Regd. No. 2975.

Mg:

## SRI RAMANUJAN

Editor: P. B. ANNANGARACHARYA, L. KANCHEEPURAM

பாத ராமா நுஜன் 214

துசியர்: ஸ்ரீகாஞ்ச். P. B. அண்ணங்கராசாரியர்.

வருடச் சந்தா ரூ. 5

ஜீவியச் சந்தா ரு. 116.

பேரகுளாளன் பெருந்தேவித்தாயார் திருவடிகளே சரணம்.



ஆழ்வாரெம்பெருமானுர் ஜீயர் திருவடிகளே சரணப்

ஆழ்வார்கள் வாழி அருளிச்செயல் வாழி \* தாழ்வாது மில்குரவர் தாம்வாழி \*—ஏழ்பாரு முய்ய வவர்க ளுரைத்தவைகள் தாம் வாழி \* செய்யமறை தன்னுடனே சேர்ந்து.

15-8 —1966ல் வெளியிட்டது.

## P. B. அண்ணங்கராசார்யர் பதிப்பித்த முக்கிய நூல்களுக்கு

### அகராதி வரிசையில் ஜாபிதா

| ஸ்ரீ எழுக்கை முகலில் கொண்ட நூ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | वेढवं          |     |                                         | ரு, எ | <b>ท</b> น. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-----|-----------------------------------------|-------|-------------|
| A STATE OF THE STA | ரு.            | பை. | 37. ஆழ்வார்களின் கால நிர்ணயம்           | 1     | 00          |
| 1. ஸ்ரீ குணரத்ககோச விரிவுரை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 2              | 00  | ஷை ஆங்கிலம்                             | 1     | 00          |
| 2. ஸ்ரீ சைலேசமக்த்ர ப்ரபாவம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1              | 00  | 38. இயற்பா ஆயிரமும் தீரிகை யுரை 1       | 5     | 00          |
| 3. ஸ்ரீவரவரமுனிதண்டகம்உரையுட                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ன் 1           | 00  |                                         | 1     | 00          |
| 4. ஸ்ரீ வரவரமுனி ஸ்தோத்ரங்கள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1              | 00  |                                         | 4     | 00          |
| 5. ஸ்ரீவேங்கடகாதஸ்தோத்ரம் உரையுட                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _ <b>6ir</b> 0 | 75  |                                         | 1     | 00          |
| 6. ஸ்ரீ மஹாவிஷ்ணு ஸாம்ராஜ்யம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1              | 00  |                                         | 1     | 50          |
| 7. ஸ்ரீ ரங்கராஜஸ்தவ வியாக்யானம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4              | 00  |                                         | 1     | 50          |
| 8. ஸ்ரீ ரங்க ஸ்ரீ? (வடமொழியிலும்)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1              | 00  | எம்பெருமாளுர் வைபவம்                    |       |             |
| 9. ஸ்ரீ ராமாநுஜ பூஷணம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1              | 00  | 44. எம்பெருமாஞரறுபத்திரண்டு             | -     | 50          |
| 10. ஸ்ரீ ராமாநுஜ ஜயர்தி மலர்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1              | 00  | 45. எழுபத்துகான்குவிருந்து              |       | 25          |
| 11. ஸ்ரீ ராமாயண ரஸ்யரஹஸ்யம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0              | 75  | 46. ஐதிஹ்ய கிர்வாஹ ரத்னமாலே             |       | 25          |
| 12. ஸ்ரீ ராமாயண ஸௌரபம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1              | 00  | 47. ஐப்பசித் திருமூல மலர்               | -     | 50          |
| 13. ஸ்ரீலோகாசார்ய ஸ்துதி-உரையுட                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | लं 0           | 75  | 48. ஐப்பசித் திருமூல கன்னுட்சிறப்பு     |       | 00          |
| 14. ஸ்ரீ வசனபூஷண ரைம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2              | 00  | 49. ஒருமிதுனமே உத்தேச்யம்               |       | 75          |
| 15. ஸ்ரீ வைஷ்ணவ மஹாகிதி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1              | 00  | 50. கண்டீரவாவதாரகாரண கிருபணம்           |       | 75          |
| 16. ஸ்ரீ வைஷ்ணவ கௌபாக்யம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1              | 00  | 0 11 424 444                            |       | 75          |
| 17 : 000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |     | 0 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11      |       | 00          |
| 17. அத்திகிரி வைபவம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0              | 75  | 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 |       | 75          |
| 18. அத்புத சக்தி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0              | 75  | 54. கோதாஸ்துதி யுரை முதலியன             | 100   | 00          |
| 19. அத்புதோபக்யாஸ் மாலே                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1              | 50  | 55. கோதை தமிழ்ச்சுவை யமுதம் 🥏 1         |       | 00          |
| 20. அத்யாபக ஹஸ்த பூஷணம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1              | 25  | 56. கோதை போலுமாராய்ச்சி                 |       | 50          |
| 21. அபூர்வ ராமாயணம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1              | 50  | 57. க்ஷேத்ர தீர்த்த யாத்திரை விளக்கு    | 1     | 00          |
| 22. ஷை ஆங்கிலத்தில்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1              | 25  | 58. சங்கத் தமிழ்மால் முப்பது            | l     | 0.000       |
| 23. அழகியசிங்கர் ப்ரபாவம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1              | 00  | 59. சதபூஷணி வஜ்ரகுடாரம்                 |       | 00          |
| 24. அழுகையும் அழச்செய்கையும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0              | 75  | 60. சதபூஷணி வஜ்ரகுடார ஸாரம்             | 1     | 00          |
| 25. அஷ்டாதசாஷ்டாதச மஹார்த்த                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |     | 61. சரம ச்லோகார்த்த ஸாரம்               | 1     | 00          |
| கிதி (324 உயக்பாலங்கள்)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3              | 00  | 62. சரணுகதி ஸாம்ராஜ்யம்                 | )     | 75          |
| 26. அறுபத்திரண்டு உபக்யாஸ மால                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | MANAGES.       | 00  | 63. சாடுச்லோக சதகம் உரை                 | 1     | 00          |
| 27. அறுபத்திரண்டு வார்த்தா மாலே                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2              | 00  | 64. சாரீரக மீமாம்ஸை                     | 1     | 00          |
| 28. அறுபத்துமூன்று உபக்பால மாவே                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                | 00  | 65. சிங்கப்பெருமாள்திருவாக்குவெற்றி     | 3     | 00          |
| 29. ஆச்சான்பிள்ளே யஷ்டாஜ்யாயி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | i              | 50  |                                         | 0     | 75          |
| 30. ஆச்சான்பிள்ளேயாறு ரஹஸ்யம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1              | 00  | 67. ஜகதப்யுதயைக மூலம் ′ 1               |       | 00          |
| 31. ஆசார்யசிஷ்ய மைவாத கண்டனம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1              | CO  | 68. ஜகதாசார்ய ஸூக்திஸுதாகிதி            | 1.    | 00          |
| 32. ஆசார்யஹ்ருதயப் பதவுரை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4              | 00  |                                         | 1     | 50          |
| 33. ஆசார்யஹ்ரு தயம் பாடபரிஷ்காரம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                | 00  | 70. தசாவதாரஸ்தோத்ரஉரைமுதலியன் 1         |       | 50          |
| 34. ஆர்த்திப்பிரபக்தவுரைமுதலான வ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 12             | 50  | 71. தத்வத்ரய ஸாரம்                      |       | 50          |
| 35. ஆழ்வார்கள் உகந்த ராமன்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                | 1   | 72. தத்வஹிதோபதேசம்                      |       | 00          |
| ஆழ்வார்கள் புகழ்ந்த கண்ணன் }                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                | 25  | 73. தத்வார்த்த பூஷணம்                   |       | 00          |
| 36. ஆழ்வார்கள் வைபவம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1              | 00  | 740-0-0                                 |       | 00          |
| AND DESCRIPTION OF THE PARTY OF |                |     | Section 2                               |       | UU          |













சென்னே ஸக்க்ரந்த ப்ரகாசனமை மூலமாக மாதந்தோறும் வெளிவரும் பத்திரிகை.

அசிரியர் : பநீ காஞ்சி, P. B. அண்ணங்கராசாரியர்.

\*\*\*\*\*\*

ஸம்புடம் 19 1966 அக்டோபர் மாதத்திற்காக 15-8-66-ல் · வெளியிடப்பட்டது.

ஸஞ்சிகை 10

## **திருவாய்மொழி நூற்றந்தாகி—90.**

மாலுமது வாஞ்சை முற்றும் மன்னுமுடம்பின்முடிவில்\* சாலாண்ணிச் செய்வனெனத் தானுகர் த\*—மேலவனேச் சீரார் கணபுரத்தே சேருமெனும் சீர்மாறன் தாரானே நந்தமக்குத் தாள்.

முற்றம் மன்னும் உடம் பீன் முடிவில் சால நண்ணி

கான் உகக்கு

எம்பேருமான் '(ஆழ்வீர்) உம்முடைய அபே கூடிதங்களேல்லாவற்றையும் இந்த சரீரத்தின் முடிவிலே

போருத்தமாகத் கமேக்கட்டித் தருகிறேன் என்றருளிச்செய்ய தாம் மனமகிழ்க்து

புரத்தே சேரும்

எமை சர் மாறன்

கக்கமக்கு

அப்பரம பருஷன்

திருக்கண்ண புரக்கிற் சென்று ஆச்ரயியுங்கோள் ளிச்செய்த

நம்மாம்வார் கம் க்கு

கமது திருவடிகளே ப்ரஸாதிக் களுமாட்டாமோ?

-'நாளே லறியேன்' என்ற ஆழ்வாரை சோக்கி எம்பெருமான் 'ஆழ்வீர்! உமக்கு இந்த தேஹாவஸானத்திலே உம்மைப் பரமபூதத்திலே கொண்டுபோய் அடிமை கொள்ளக் கடனோம்' என்று நாளிட்டுக்கொடுக்க, அத்தாலே **தருவுள்ள** அப்பெருமானேத் திருக்கண்ணபுரத்திலே சென்று சேருங்கோளென்று பரோபதேசம் பண்ணின பதிகம் \*மாலேகண்ணி யென்பதாம். \*மரணமாளுல் வைகுக்குங்கொடுக்கும் புரான் என்றதில் கோக்கு.

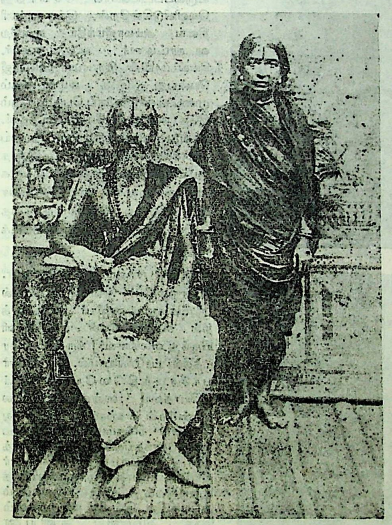
கீழ் \* அறக்கும் விணப்பதிகத் இலே அவணப் பெறவேணுமென் கிற மகோர தமாய் ச் சென்றது. அந்த மஞோதம் நிறைவேறு கையாலே மிகவும் கிலேசித்தபடி சொல்லிற்று கீழ்த் திருவாய்மொழியிலே. இப்படி கோவுபடுகிறவிவருடைய கிலேசத்தையறிந்த எம்பெருமான் "ஆழ்வீர்! என்னேப் பெருமையாலே நீர் நோவுபடுகிறது கிடக்கட்டும்; உம்மைப் பெருமே இழவு பட்டுக்கிடப்போம் நாமன்றே; உமக்கொரு குறையுண்டோ? திருநாட்டைவிட்டுத் திருக்கண்ணபுரத்திலே நாம் ஸன்னிதி பண்ணியிருப்பது உமக்காக வன்றே; இந்த சரீரத்தின் முடிவிலே உம்முடைய அபேக்ஷிதம் நிறைவேற்றக்கடவோம் "என்று சொல்லி ஸமாதானம் பண்ண, ஆழ்வாரும் ஸமாதான மடைந்து அதனேச் சொல்லி மகிழ்கிருர் \*மாலேகண்ணித்திருவாய்மொழியில். "மரணமான ல் வைகுந்தம் கொடுக்கும் பிரான்" என்கிற பாசுரம் இப்பதிகத்திற்கு உயிராயிருக்கும்

'ஸர்வேச்வரன் ஸர்வஜு ஸாச்ரயணியனுப் க்கொண்டு திருக்கண்ணபுரத்திலே கோயில் கொண்டி ராசின்ருன்; எல்லீரும் அவீனச் சென்று ஆச்ரயியுங்கோள்; ஆச்ரயிக்கு மிடத்தில் அவன் திருவடிகளிலே பக்தியைப் பண்ணுங்கோள்: பத்திக்கு உபகரணமில்லா தார் ப்ரபத்தியைப் பண்ணுங்கோள்; அதற்குரிய அத்யவஸாயமில்லா தார் உக்திமாத்ரத்தை யாகிலும் சொல்லுங்கோள்; அவ்வளவே கொண்டு அவன்ருன் கைவிடான்; ஆனபின்பு எல்லாருமொக்க அவீன ஆச்ரயியுங்கோள்' என்று பரோபதேசருபமாய் சிகழ்ந்தது அப்பதிகம். "மோஹித்துக்கிடந்தாராகில் கிடக்குமித்தனே போக்கி உணர்ந்தாராகில் பிறர்க்கு ஹிதஞ்சொல்லியல்லது சிற்கமாட்டார்" என்பர் நம்பின்னே.

## ஸ்ரீமதுபயவே. போகி. பார்த்தஸாரதி ஐயங்கார்ஸ்வாமி.

"நர: பதிதகாயோப் யச:காயேந ஜீவதி" என்பது ஸுப்ரளித்தமான ஸுபாஷிதம். 'பூகவுடல் மறைக்தாலும் புகழுடல் மறையாது' என்பத இகன் பொருள். இப்படி கீர்த்த மர்த்தியுடன் விளங்குமவர்களே நாம் அநாதிகாலந்தொட்டே எல்லா நாடுகளிலும் எல்லா மதங்களிலும் கேட்டுவருகிரும். முற்காலத்தில் (அதாவது ஏறக்குறைய நூருண்டுகட்குமுன்பு) உருவப்படம் சேகரிக்கும் கருவியில்லாததனுல் நாம் பண்டைக் காலத்து மஹான்களே ஒருவாறு ஸேவித்துக் களிக்க பாக்கியபில்ஃயாயிற்று. இக்காலத்தில் நமக்கு எவ்வளவோ மகிழ்ச்சியைத் தருகின்றது. பஞ்சமில் வென்பது அவரவர்கள் சிரமப்பட்டு வம்பாதிக்கும் மோக்யதைகள் பலவகைப்பட்டவை. பட்ட யோக்யதைகள் பெற்றவர்கள் பிறகாடுகளிற்போல நமது தென்னுட்டிலும் பலர் விளங்கிருர்கள், விளங்குகின்ருர்கள். இத்தகைய மஹான்களில் தலேவராகவோ ஒருவரா கவோ மதிக்கத்தக்கவொரு மஹானே அடுத்தபக்கத்தில் ஸேவைஸாதிக்கச் செய்கிறேன் போக். பார்த்தஸாரதி ஐயங்காரென்று ப்ரனித்தரான இந்த மஹான் தேவியாரோடுங் கூட வேவை தந்தருளுகிறர். இவரை அடியேன் இளமையில் திருவல்விக்கேணியில் வேவித்தருக்கிறேன். ஆறல் நெருங்கிப் பழகினதில்லே. யோகி சிங்கம்மா என்று ப்ரனித்தி பெற்ற இவரது தேவியாரை நன்கறிவேன். அபோத்தியாககில் ஐந்தாறு பரியாயம் விடைகொண்டு இந்த அம்மாவின் அற்புதமான ஞானவைபவத்தை யநுபவித்திருக்கிறேன். அபோத்பை சிங்கம்மா என்கிற ப்ரளித்தியு மண்டு. பார்த்தஸார திஸ்வாமி பிரசண்ட

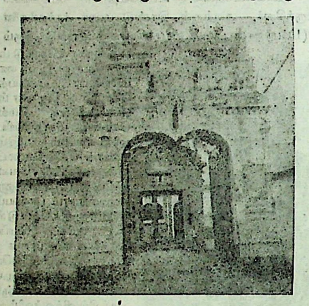
வித்வானுபிருந்ததோடுகூட பிரபல தனிகராயுபிருந்தார். அதனுல் அந்த ஸ்வாயி செய்தருளின லோகோபகாரங்கள் அளவுகடந்தவை. உபயவேதாந்த க்ரந்தங்கள் பலவற்றை அச்சிட்டு வெளியீட்டிருக்கிறுர். அவற்றுள் இரண்டு மஹா க்ரந்தங்களே மட்டும் இங்குக் குறிப்பிடுகிறேன். (1) ஸ்ரீவசனபூஷண வியாக்கியானம் இரண்டு அரும்



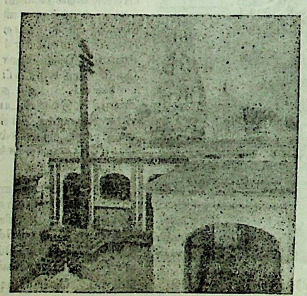
பதவுரைகளோடும் வசன பூஷ ண மீமாம்ஸா பாஷ்யத் [ஆயிரம் தோடும் பக்கங்களுக்கு கொண்ட மிகப் பெரிய ஸ்ரீகோசம்] மஹான் தெலுங்கு லிபி யில் அச்சிட்டு வெளி பிட்டது. (2) மூனிஷ்ணு ஸ்ஹஸ்ரநாம பாஷ்யம் ரிர்வசணு தகளோடு **ங்** மிகப் பெரிய ஸ்ரீ கோசமாகத் தெலுங்கு விபியிலேயே அச்சிட்டார். மற்றும் பலபலவுண்டு. காஞ்சி புரத்தில் வித்வத்ஸிம்ஹ எ ழு ந்தரு ளி யிருந்த ஸ்ரீமத். குன்ற பாக்கம் சீமாச்சார் ஸ்வாமி இந்த மஹா **ேரை** அதிகமாகப் பழகினவர். அந்த ஸ்வாமி இவருடைய மேதையையும் ட்ர தி பை க பயும் பலகால் ப்ரசம் ஸித்து ஸா திக்கக் சேட்டிருக்கிறேன்.

இம்மஹான் லக்னே (Lucknow) மஹா நகரத்தில் பெரிய உத்யோக பதவிரில் அமர்ந்திருந்தகாலத்தில் சக்ரவர்த்தி திருமகன்

களவிலே ஸேவைஸாதித்தத் திருவயோத்தியில் ஸன்னிதி ப்ரதிஷ்டை செய்யும்படி ரியமிக்க, அந்த ரியமனத்தை சிரஸாவஹித்து அயோத்யையில் கோலாகாட் என்று ப்ரனித்தமான ஸரயூ தீரத்தில் தாக்ஷிணுத்ய ப்ரக்ரிலயயிலே திவ்யஸன்னிதி ரிர்மாணம் செய் சித்து ப்ரதிஷ்டை பண்ணியிருப்பது ப்ரனித்தமான விஷயம். இற்றைக்கும் தாக்ஷி ணத்யர்களேக்கொண்டே திருவரராதனம் நடைபெறத்தப்பட்டுவருகிறது இதற்குப் பர்யாப்தமான மூலதனமும் சேமிக்கப்பட்டுள்ளது. இந்த ஸன்னிதியின் தோற்றங்களே







ஸ்ரீமத் பரமஹம்ஸ். அயோத்யா. ராமா நுஜஜீயர் எல்வாமி [கோயில் ஸ்ரீரங்க நாயணஜீயர் இன்தானத் சிலவாண்டுகள் எழுந்தருளி Bo பிருந்து விலகினவர்] க்ருஹஸ்தாச்ர மத்தில் ப்ரவேசியாமல் ப்ரஹ்மசர் யாச்ரமத்த லேயேயிருந்தவர் ஸன்னி தயில் அயோத்யை வாண்டுகள் கைங்கர்ய பரராயிருந்து கொண்டு சிங்கம்மாவிடத்தலேயே ஸ்வருபக்ரந்தந்களெல்லாம் அதிகரித் தவர். ஸ்ரேபேருப்பூதூரில் எம்பார் ஜீயர்ஸ்வாமியாக எழுந்தருளியிருந்த ஜீயர் சிறு தன்றம் ஸ்வாமியம் அப்படியே. இவ்விரு ஸ்வாமிகளும் தனி ய கோ அம்மாவின் இந்த வேவித்தே காலக்ஷே க்கள் செய் தருளினதாகப் பலகால் ஸாதிக்கக்

கேட்டிருக்கேன். உத்தராதி வைஷ்ணவர்கள் பலர்க்குங்கூட ஸ்வரூ க்ரக்கங்களே ப்ரவசனம் செய்துகொண்டு வாழ்க்க பஹாநுபாவை. இக்த விலக்ஷண தம்பதிகளின் சிக்தனேயைப் பரம புனிதமாக சினேத்துச் செய்தேனின்று. ... \*\*

## தேவப்பெருமாளுடைய ஆடிகருடன் மஹோக்ஸவம்.

நம் தேவப்பெருமாளுக்கு வைசாக மஹோத்ஸவத்தில் நடைபெறும் கருடோத்ஸ வமே உலகமுழுது முணர்ந்தது. ஆனி ஆடி இவ்விரண்டு மாதங்களிலுங்கூட இரண்டு கருடோத்ஸவங்களுண்டு. இவ்விரண்டும் இரவில் நடைபெறுவது, மாடவீத்களில் மட்டுமே ஈடைபெறுவது. ஆனிகருடன் பெரியாழ்வாருடைய வருஷத்திருக்குக்ர மஹோத்ஸவ ரிமித்த ராக ரடைபெறுவதால் ஸம்ப்ரதாயைதிஹ்ய ரிபந்தனமானது. கருடன் கஜேந்தரமோக்ஷோத்ஸவமென வழந்கப்பெறும். முதலேவாய்க் கோட்பட்ட கதேக்திராழ்வானுக்குப் பெரியதிருவடியின் மீ தெழுந்தருளி ஸேவை ஸாதிக்து இடர்தீர்த்த படியால் அவ்வநுக்ரஹம் உலகில் ஈடுழி விளங்குமாறு இந்த கருடோத்ஸவம் அநாதி கால மாக அனேக தேவாலயங்களில் ஈடைபெற்றுவருகிறது. இவ்வுத்ஸவம் கடத்தப்பட வேணுமென்று ஸ்ரீ பாஞ்சராத்ராதிகளில் விதியில்லேயாயினும் பூர்வாசாரியர்களின் கியமன மடியாகவே இது சிறப்பாக கடத்தப்பட்டு வருகிறது. இவ்வுத்ஸவம் கம்பெருமான் ஸன்னிதியில் சித்திரைப் பௌர்ணமியில் நடைபெற்றுவருகிறதாம். சில சிவ்பதேசங்களில் நக்ஷத்திரத்தை ரிமித்தமாகவைத்து இது நடத்தப்பட்டு வருகிறது. தேவப்பேருமாள் ஸன்னிதியில் ரியமேக ஆடிமாதத்துப் பௌர்ணமியில்தான் கடந்து வருவது.

மற்ற திவ்ய தேசங்களிற்காட்டிலும் இங்கு இதற்கு விசேஷமுண்டு. அதாவது, ஹஸ்திகிரி மாஹாத்மியமென்று ப்ரஸித்தமான இந்த ஸன்னிதியின் புராணத்தில் கஜேந்திர போக்ஷ. விருத்தார்தம் இங்கே நடைபெற்றதாகவுள்ளது. \*துரகஸவநவேத்யாம் ச்பாமலோ ஹவ்பவாஹ:\* என்றும் \*ஹைரண்யகர்ப்பஹயமேத ஹவிர்ப்புஜம் த்வாம்\* என்றும் வேதாக்தவாசிரியர் பணித்தபடி கான்முகனுடைய அயமேத வேள்வியில் அவதரித் தவர் தேவப்பெருமாள். அது க்ருத யுகத்தில், அந்த யுகத்தில் அப்பிரமனுடைய திருவா ராதனம்; இரண்டாவதான த்ரேதாயுகத்தில் கஜேந்த்ராழ்வானுடைய திருவாராதனம்; மூன்ருவதான த்வாபரயுகத்தில் பருஹஸ்பதியின் திருவாராதனம், கிகழுமிக்த கலியுகத்தில் திருவனர்தாழ்வானுடைய திருவாராதனம்—என்று இவ்வடைவு புராணவிதிதம். இப்படி ஒவ்வோருவர் செய்து யுகத்தில் திருவா ராதனம் ஒவ்வொரு போருவதற்குரிய இதிஹாஸ்மும் ஹஸ்திகிரி மாஹாத்மியத்தில் விசதம். த்ரேதாயுகத்தில் கஜேந்திராழ் வானுக்குச் செய்தருளின அநுக்ரஹமொன்று மட்டும் இங்ஙனே மஹோத்ஸவமாகக் கொண்டாடப்பட்டு வருகின்றது.

இதிஹாஸ் புராணங்களில் பக்தாநுக்ரஹ கதைகள் பலபல விருந்தாலும் கஜேந்த்ராநுக்ரஹ கதைக்குத் தனிச் சிறப்புண்டு. சிறந்த சாஸ்த்ரார்த்த மொன்றை நிர்ண யித்துக் கொடுப்பதாகிற சிறப்பாம் அது. அதீனச் சிறிது விவரித்தநுபவிக்கிறேனிங்கு.

கஜேந்திர கதையை அறியாதாரில்லே. பரப்பத்தனை கஜேந்திராழ்வான் பெருமாளுக் காகப் பூப்பறிக்க வொரு தடாகத்திலிறங்க, முதலேவந்து காலக்கதுவ "கஐ ஆகர்ஷதே தீரே க்ராஹ ஆகர்ஷதே ஐலே\* என்னும்படி யானே தரைக்கிமுக்கவும் முதலே நீருக்கிழுக் கவுமாய் செடுங்காலம் செல்ல பிறகு கஜேந்திரன் வலிமாண்டு ஆதிமூலமேயென்றழைக்க எம்பேருமான் திருநாட்டினின்று கருடாருடனுய்ப் பதறியோடிவந்து. "குட்டத்துக்

கோள் முகவே துஞ்சக் குறித்தெறிந்த சக்கரத்தானென்னும்படி அருள்செய்தானெல் பது கஜேந்திரபோக்ஷ கதை. வாயர்த்தியவான்கள் இதை மிக விஸ்தரித்துப் பேசலாம். கதையீன் ஸாரம் இவ்வளவே; ஆனுலும் இந்த இதிஹாஸத்திலிருந்து அரிய பெரிய சாஸ்த்ரார்த்தமொன்று சிக்ஷிதமாகிறபடியை இங்கு முக்கியமாக நிருபிக்க விரும்புகிறேன். நாஸ்திகர்கள் இந்தக் கதையையே கல்பிதம் என்று ஹைஸா சொல்லிவிடுகிருர்கள். ஆஸ்திகர்களுங்கூடப் பலர் சங்காகளங்கித மாஸ்கர்களாய்க் கிடக்கின்றனர். கஜேந்திரன் பரமபக்துகைவே யிருக்கட்டும்; அவனேயோரு நீர்ப்புழு நலிந்ததென்ளு, அரைகுஃயத் த‰குஸேய இதற்காகப் பரமாதக்கிலிருந்து ஓடிவரவேணுமோ பகவான்? அவனிடத்தில் அப்ரதிஹதமான ஸங்கல்பசக்தியான்றுண்டே; அஃது எங்கே போயிற்று; "க்ராஹ: நஷ்டோ பவது; கஜேந்த்ர: ரக்ஷிதோ பவது " என்று திருவுள்ளத்திலே ரினேப்பிட்டால் ஆகாத துண்டோ? மற்றுௌறுங்கேண்மின்; மடுளின்கரையிலே யெழுந்தருளின எம்பெரு மான் முதலேயின் மீது தருவாழியாழ்வானப் பிரயோகித்துக் காரியங்கொண்டதாக "க்ராஹம் சக்ரேண மாதவ:" "ஆனேயின் துயரம் தீரப்புள்ளுர்ந்து சென்று ரின்ருழி இத்யாதி ப்ரமாணங்களாலறிகிரும். அந்தத் திருவாழியாழ்வான் கொட்டாண் " "கருதுமிடம் பொருது கைசின்ற சக்கரத்தன்" என்று கம்மாழ்வாரருளிச் செய்தபடியே தான் கொடிப்பொழுதில் காரியம் ஸாதித்து வரவல்லவன்: அத்திருவாழியாழ்வாவேத் திருநாட்டிலிருந்தே ஏவினுல் எளிதாகக் காரியமாகாதோ? எம்பெருமான் தானே பதறி போடிவந்தது எதற்காக? என்று நாஸ்திகர்கள் கேட்டால் விடைகூறியாகவேண்டு பன்ளே? புராணம் சொல்லியிருக்கிறதென்ளுல் த்ருப் தியாகுமோ?

இக்கேள்வியை நம்மாழ்வார் எம்பெருமானே நோக்கிக் கேட்டு ஸமாஹிகரான படியை அவ்வாற்வார்தாமே திருவாய் மொழியில் (3-1-9.) \*மழுங்காத வைநுதிய சக்கர நல்வலத்தையாய் \* என்கிற பாட்டிலே வெளியிட்டருளிஞர். இதில் முதலடியாலும் முன்ருமடியாலும் திருவாழியாழ்வானுடைய சக்தியையும் ஸங்கல்பருபஜ்ஞானத்தின் பரக்கப்பேசி, [புள்ளூர்ந்து தோன்றிணேயே.] இவற்ருவே கொள்ளாதே கருடாருடனுய்ச் சென்று மடுவின்கரையிலே சேர்ந்தாயே, இந்த பிரயாஸம் எதற்காக? என்று ஆழ்வார் கேட்டதற்கு, எய்பெருமான் ஆழ்வாருடைய திருச்செவியிலே [தொழுங்காதல் களிறளிப்பான் புள்ளூர்ந்து தேர்ன்றினேன்] என்முன். அதுகேட்டுப் பரமத்ருப்தியடைந்த ஆழ்வார் அதைத் தம் திருவாக்காலே அநுவதித்த நளிஞர். இப்போது கேள்விக்கு என்ன ஸ மாதானம் வந்ததென்னில்; கஜேந்திராழ்வான் தன்னெதிரே வந்து ரின்ற பக**வானே** கோக்கி " நாஹம் களேபரஸ்யாஸ்ய த்ராணூர்த்தம் ம*து*ஸூ துந!, கரஸ்த கமலாக்யேவ பாதயோரர்ப்பிதும் தவ." என்றுன். (அதாவது) என்றேனுமொருநான் அழிந்தே போகக்கூடியதான இவ்வுடலுக்காக நான் கரையவில்லே; எம்பெருமானே! உன்னே வேவித்து உனது பொற்ருமரையடிகளிலே இத்தாமரை மலர்களேப் பணி மாறு வகற்காகவே கரைந்தேனென்றவாறு. இப்படிப்பட்ட ஆவல்கொண்ட பக்த சிகாமணி களின் ஆசையை ஸங்கல்பத்தினுல் தலேக்கட்ட முடியாதன்ரே. திருவாழியையிட்டு **முத%ையத் துணிக்கலாமேயொழிய (மேலேசொன்ன) கஜேந்திர**னைசபைத் த%லக் கட்டப்போமோ? கேரில் வந்து ரின்று திருடேனியைக் காட்டியே அன்பர்களேக் காக்க வேண்டும் என்னும் சீரிய பொருளே ஆழ்வார் இப்பாசுரத்திலே அமைத்துவைத்தார்.

"பாஷ்யகாரர் இதுகொண்டு ஸூத்ரவாக்யங்களொருங்கவிடுவர்" என்ற ஆசார்ய குர்ணேயின்படி. அருளிச் செயலேக்கொண்டே ஸுத்ரார்த்த மொருங்க ஹ்ருகய விட்டருளும் பாஷ்யகாரர் மேலே விவரித்த பாசுரத்தை ஸ்ரீபாஷ்யத்தில் மிக நல்லவிடத்தில் பொருந்தவைத்தார். எங்கேயென்னில்; அந்தரதிகரண ஸ்ரீபாஷ்யத்தில் இந்த மஹாநிதி அங்கு பரம் புருஷனுக்கு சரீரஸம்பந்தம் கிடையாதென்று பூர்வபக்ஷவாதத்தில் ப்ரஸக்தமானதை ஸ்வாமி கண்டிக்குமிடத்து ஸ்ரீ ராமக்ருஷ்ணுதி விப்வாவதாரங்களில் சரீரபரிக்ரஹம் பகவான் செய்தருளுகிறபடியை நிருபித்துவருகையில் "பரித்ராணுய ஸா தூநா மித்யாதி கீதாவசனத்தை பெடுத்துக்காட்டி ''ஸா துபரித்ராணமேவ உத்தேச்யம்; ஆநுஷங்கிகஸ் து துஷ்க்ருதாம் விநாச:; ஸங்கல்பமாத்ரேணுபி ததுபபத்தே:" என்றருளிச் செய்தார். எம்பெருமான் அவதாரம் செய்தருளுவது ஸாதுக்களே ஸம்ரக்ஷிப்பதற்காகவும் ஸாதுக்களே ஸம்ரக்ஷிப்பதொன்றே தொலப்பதற்காகவுபானுலும் தஷ்டர்களே த் உத்தேச்யம்; துஷ்டர்களேத் தொலேப்பதென்பது ஸங்கல்பமாத்திரத்தினுலும் ஆகக்கூடிய தாதலால் அது ஆநுஷங்கிகமேயொழிய ப்ரதானமன்று என்பது மேலெடுத்துக்காட்டிய ஸ்ரீ பாஷ்ய ஸ-ூக்தியின் பொருள். துஷ்டர்களேத் தொலேப்பது ஸங்கல்பஸாத்யமாகிருப் போலே ஸாதுபரித்ராணமும் ஸங்கல்ப ஸாத்யமாகக் கூடாதோ? 'ஸாதவோ ரக்ஷிதா பவந்து' என்று பகவான் ஸங்கல்பிக்க முடியாதோ ?; தாராளமாக முடியுமே. யிருக்க துஷ்க்ருத் விநாசநமே ஸங்கல்பஸாத்யமென்றும் ஸாதுபரித்ராணம் ஸங்கல்ப ஸாத்யமன்று என்றும் ஸ்ரீ பாஷ்யகாரர் எதுகொண்டு ஸாதித்தாரென்று ஆராயுமளவில், மேலே விவரித்த ஆழ்வார் ஸ்ரீ ஸூக்தியைக்கொண்டே ஸாதித்தாரென்று அறுதியீடத் தட்டில்லே. உதாஹரித்த திருவாய்மொழிப்பாசுரத்தில் "தொழுங்காதல் களிறு" என்றதை ஜீவநாடியாகப்பிடித்து தோபாஷ்யத்திலேயே ஸாதுபதத்தை ஆச்சர்யமாக தாள்ளுர் ஸ்வாமி. அவ்விடத்தப் பங்க்திகள் பரமபோக்யமானவை; கண்டபாடம் செய்து நித்ய மறுஸந்திக்கத்தக்கவை; "ஸாதவ:— உக்தலக்ஷணதர்பசிலா வைஷ்ணவாக் ரேஸ்ரா: மத்ஸ்மாச்ரயணே ப்ரவ்ருத்தா:..... மத்தர்சநே கிகா ஸ்வாத்மதாரண போஷணு தகம் அலபமாகா: க்ஷணமாத்ரகாலம் கல்பஸஹஸ்ரம் மக்வாகா: ப்ரசிதிலஸர்வகாச்ரா பவேயுரிதி மத்ஸ்வருப சேஷ்டி தாவலோக்க ஆலாபாதிதாகேக் தேஷாம் பரித்ராணுப..." இத்யாதி. ஆற்வார்கள் எம்பெருமானக்காணுமல் தாக்கள்படும் அலமாப்பை பாசுரங்களே மொழிபெயர்க்கும் வண்ணமாகவன்ரே வெளியீட்டருளின ஸ்ரீஸு இத்திகன் அவதரித்துள்ளன. இப்படிப்பட்ட ஸாதுக்களிலே கஜேந்திராழ்வானயு பொருவளுகக்கொண்டு கேரேயோடி வக் துகாத்தருளினனெம் பெருமான். ஆதிமூலமே! என்று களிறு கதறினது திருநாட்டில் செவிப்பட்டவாறே நடந்த செய்திகளேயும் அப்பெருமானுக்குண்டான பதற்றத்தையும் 'என்னுடைய பக்தனே ஒரு நீர்ப்புழுவின் வாயிலே துடிக்கவிட்டுக் கெட்டேன் கெட்டேன்' என்று முடிமேல் கோதிக்கொண்ட படியையும் பட்டர் ஸ்ரீரங்கராஜஸ்தவத்தில் \*தேவீஹஸ்தாம்புஜேப்ய: \*அதக்த்ரித சமூபதி ப்ரஹிதஹள்தம்\* யம் பச்யக் விச்வதர்யாம்\* ஸ்ரீரங்கேசய சரணம் மமாஸி\* என்கிற நான்கு சுலோகு த்னங்களினுல் மிகவற்பு தமாகவருளிச் செய்தார். இவை ஒரு தட்டாயும். ஆழ்வான் புநீவைகுண்டஸ்தவத்திலருளிச்செய்த "விச்வம் தியைவ விரசய்ய" இத்யாதி ச்லோகத்தில் \*ஆஐக்முஷஸ் தவ கஜோத்தமப்ரும்ஹிதே பாதம் பராமம்ருசுஷோபி ச கா மகீஷா\* என்கிற உத்தரார்த்தம் ஒரு தட்டாயுமிருக்கும்படியை ஆரேயறிகிற்பார்? இவற்றுக்கெல்லாம் அடியேனுடைய வியாக்கியானங்கள் உலகம்பரவியிருப்பதனுல் ரளிகர்கள் அவற்றைக் கண்டுகளிப்பது. உபக்யாஸத்திற்கு அவை மிகப் பாங்கானவை,

விசேஷமுமுண்டு. அஃது இந்த கஜேந்திர கதையில் மற்றூர் அரியபெரிய என்னென்னில்: கஜேந்திராழ்வானே ப்ரபந்ந கோடியில் சேர்த்துப் பேசுகிருர்கள். இவன் செய்த ப்ரபத்தி எத்தகைத்து? என்று ஆராய்ந்து பார்த்தால், ப்ரபத்தி லக்ஷணத்தைப் பலர் பலவாறு கூறினுலும் ளித்தாந்தமாகத் தேறுவது ஒன்றே. அதாகிறது "பகவத் ப்ரவ்ருத்திவிரோதி ஸ்வப்ரவ்ருத்தி ரிவ்ருத்தி: ப்ரபத்தி: '' எனப்படுகிறது கம் மஹாசாரியர் களால். இவன் ஆதிமூலமே! யென்று ஓலமிட்ட பிறகுதான இவனுடைய ஆர்த்தி உள்ளுவாருள்ளிற்றெல்லாமுடனிருந்தறியுமவ னுக்கு இந்த பகவானுக்குத் தெரிந்தது? கூக்குரல் செயிப்படுவதற்கு மன்பு இவனுடைய ஆர்த்தி தெரியாதென்னப்போகாதே. தெரிந்து ஏன் உதவிற்றிலன்? என்ருல், \*கஜ ஆகர்ஷதே தீரே\* என்னும்படியான ஸ்வப்ரவ்ருத்தியில் அவனிருந்தான்; அது பகவத் ப்ரவ்ருத்திக்கு விரோதியாயிருந்தது அத்தகைய ஸ்வப்ரவ்ருத்தி கழிந்தவாறே பகவத் ப்ரவ்ருத்தி ஏற்பட்டது. ஆக ப்ரபத்தி லக்ஷண சிக்ஷகன் கஜேந்திராழ்வான் என்கிற ஏற்றமும் இவன்பால் அறியத்தக்கதாயிற்று.

## ஆளவந்தாரும்—எம்பெருமானுரும்.

இன்று ஆடியில் உத்தராடம். ஆளவந்தாருடைய திருவவதாரத்தினுல் புனிதமாய நன்னுளிது. கீழே சில ஸம்வத்ஸரங்களில் அவதாரஸ்தலமான காட்டுமன்னுர் ஸன்னிதிக்கு விடைகொண்டு நாலேந்து நாளிருந்து குணுநுபவம்செய்து மஹோத்ஸவம் வேவிக்கும் மஹாபாக்யம் பெற்றிருந்தேன். இவ்வாண்டு அந்த பாக்யத்தையிழந்த சோகத்தை இங்குச் சிறிது குணுநுபவம் பண்ணிப் போக்கிக்கொள்ள முயல்கின்றேன். "ஆளவந்தாரும் எம்பெரு மாளுரும் '' என்று இந்த வியாஸத்திற் த மகுடமிட்டேன். இவ்விரு மஹாசாரியர் களேயும் தேனும் பாலும் கெய்யும் கன்னலு மமுதுமாகக் கலக்து பரிமாறவொட்டாமல் வஞ்சனேசெய்த தெய்வத்தை அடிக்கடி பழிப்பவனடியேன். எம்பெருமானர் தாமும் அடிக்கடி யருளிச்செய்துகொண்டிருப்பராம் "நான் ஆளவந்தாரோடே சேர்ந்திருந்தே னுகில் பரமபதத்திற்குப் படிகட்டியிருப்பேன்<sup>''</sup> என்று. விபவகாலத்தில் இவ்வி ந ஒன்றுசேராமற் போனுலும் அர்ச்சையில் சேர்ந்திருக்கிருர்கள் மஹாசார்யர்களும் என்பதைவிட அடியேனதுள்ளத்தகத்தில் இடைவீடின்றிச் சேர்ந்து திகழ்கின்ருர்க ளென்பதை அடியேன் பெருமையாகப் பாராட்டிப் பேரின்பவெள்ளம் பெருக விற்காபிக்கிறேன்.

மணவாளமாமுனிகள் "முன்னவராம் நங்குரவர் மொழிகளுள்ளப்பெற்ரும் முழு துநமக்கவை பொழு துபோக்காகப்பெற்ரும்" என்றருளிச்செய்த கணக்கலே பூர்வாசாரியர்களேப்பற்றியும் அவர்களது திவ்ய ஸ்ரீஸூக்திகளேப்பற்றியும் சிக்கணே செய்வது தவிர வேறு போதுபோக்கு அடியேனுக்கு என்ன இருக்கிறது? விசேஷித்து திவ்ய ஸ்ரீஸூக்திகளேயருளிச்செய்த ஆசார்ய ஸார்வ பௌமர்கள் பக்கவிலே கெஞ்சைப் பற்கொடுப்பவனடியேன். ஆளவந்தாரையும் எம்பெருமானுரையும்பற்றித் தனியாகவே கிர்தை செய்வது அடியேனியல்பு. ஆளவந்தாருடைய ஸ்ரீஸு க்திகள் நமக்கு அதிகமாகக் கிடைக்காமற்போனுலும் கிடைத்தவரையில் அமோகமானவை. வித்தித்ரயம், ஆகம ப்ராமாண்யம் என்கிற இரண்டு க்ரர்தர்கள் மிக உத்துங்கமானவை. இவற்றில் ஆழ விழிர்து அவகாஹித்தநுபவிக்க இக்காலத்தில் அதிகாரிகள் மிகவும் துர்லபர். அடியே னுடைய அந்திகாரத்தை நோக்கி விஜ்ஞாபிக்கிறபடி. ஆங்காங்குத் தோன்றும் அர்த்த ஸக்தேஹங்களேப்பற்றிப் பெரியார்களேப் பணிர்து கேட்டால் 'ஏதேனும் பாடஸ்கலன மிருக்கும்போல் தோன்றுகின்றது' என்கிருர்கள். அதிப்ரௌட மான சைலி. கீதார்த்த ஸங்க்ரஹமும் ஸ்தோத்ரரத்னமும் சதுச்சலோகியும் பேரின்பவெள்ளம் பெருகும் திவ்ய க்ரர்தங்கள். ஸ்தோத்ரரத்னமென்று திருநாமஞ்சாற்றின மஹாசார்யர் எம்பெருமானு ராகத்தானிருக்கக்கூடும்.

பெரிய வித்வான்களுக்கு ஸ்தோத்ர நூலென்ருல் இளப்பமான எண்ணம். இந்த ஸ்தோத்ர ரத்னத்திற்குத் தனியனிட்டவர்கள் ''ஸ்வாதயந்நிஹ ஸர்வேஷாம் த்ரய்யந் தார்த்தம் ஸுதுர்க்ரஹம், ஸ்தோத்ரயாமாஸ யோகிந்த்ர: '' என்றிட்டது உட்புகுந்து அநுபவித்தேயென்னத் தட்டில்லே. கூரத்தாழ்வான் ஸாதித்த பஞ்சஸ்தவங்கள், பட்டர் ஸாதித்த ஸ்ரீரங்கராஐஸ்தவாதிகள் பரமபோக்யங்களாயிருந்தாலும் ஸ்தோத்ர ரத்னத்தின் போக்யதை அந்யாத்ருசம் அப்ரமேயம் என்னத்தக்கதத்தனே.

ப்ருந்தாவன ஸன்னிதி ஸ்தாபகரான ஸ்ரீமத் கோவர்த்தனம் ஆத்யரங்காசார்ய ஸ்வாபி உத்தராதி ஸ்ரீவைஷ்ணவர்களுக்கு இந்த ஸ்தோத்ர ரத்னத்தை ஒரு விலக்ஷண ஸ்வரஸர்ரிவேசத்தோடு கற்பித்துவைத்தருளினர். அந்தஸ்வர பத்ததி வடநாடெங்கும். பரவியுள்ளது. 1910ஆம் ணுத்தில் ஆனிமாதத்தில் புரீஐகன்னைத்தில் நடந்த ரதயாத்ரோத் வைத்திற்கு ஸ்ரீ ஜகத்குரு காதிஸ்வாமியோடுகூட அவ்விடம் விடைகொண்டிருக்தேன். எமார்மடத்தில் தங்கியிருக்தோம். அக்த மடத்தின் ளிஸ்தாரம் நாலு கொண்டது. மித்தைமேல் திறந்தவெளியான ஹால் நாலாயிரம் நபர்கள் சிரமமில்லாமல் உட்காரக்கூடிய விசாலமான இடமுள்ளது. அந்த இடக்கில் பௌர்ணமியன்றிரவு 8 பணிக்கு உத்தராகி ஸ்ரீ வைஷ்ணவர்கள் ஸ்தோத்ர ரத்னு நுஸர்தானத்திற்கென்று வந்து சேரத் தொடங்கிஞர்கள். ஸ்தோத்ரம் தெரியாதவர் ஒருவர்கூட மேலே வரக்கூடா தென்கிற சிர்ப்பந்தம் ஏற்பட்டது. அரைவணியில் ஹால் சிரம்பிவிட்டது. ஸ்வாபி ஈடுநாயகமாக வீற்றிருக்கிழுர். அடியேனும் சிலருமிருக்கிழும். ஸ்ரீ வைஷ்ணவர்களின் ஸ்தோத்ராநுஸந்தானம் இரண்டுமணிகாலம் ஈடைபெற்றது. ஐம்பத்தாறு வருஷமாயிற்று. இந்த ஸக்சிவேசத்தை அடியேன் நினயாத நாளில்லே. அப்போதைய ஆனந்தத்தை எந்த ஆனந்தத்தில் சேர்ப்பேன்? ப்ரஹ்மானந்தம் என்கிற பதம் ஏகதேசம். பட்டர் கண்ணனுடைய வேணுகானச் சிறப்பை \*சைலோக்ரிச் ச ஜலாம்ப்பூவ்\* என்று தொடங்கிச் சொல்லிவந்து 'தேவம் தேஷ்வக்யதமாம்ப்பூவித '' என்று தலேக்கட்டினர். வேணுகானத்தில் விகாரமடைந்த வர்களில் கண்ணபிரானும் ஒருவனுயினன் என்று கூறினது பட்டர் ஸாக்ஷாத்கரித்துக் கூறினதாகவல்லாமல் வேறு விதமாக இருக்கமுடியாது. இதனேயருளிச்செய்கின்ற கூரத்தாழ்வான் \*பஞ்சாபி கிஞ்ச

பரிவருத்தகுணரி பூதாரி உர்வீக்ருசாநு மருதம்பர சம்பராணி\* என்று பஞ்சபூதங்களும் விகாரமுற்றதைமட்டுமே யருளிச்செய்தார். "த்வம் தேஷ்வக்யதாம்பபூவித" என்ற வார்த்தைக்கு விண்ணெல்லாமுண்டோவிஃல்? அந்த வேணுகான கோஷ்டியை ஏகதேச மாக்கிவிட்டது எடார்மடத்து ஸ்தோத்ர ரத்னகான கோஷ்டி

நம்முடைய ஸம்பிரதாயத்தில் ஆளவந்தார்க்கு முன்னே ஸ்தோத்ரமருளிச்செய்த ஆசாரியர் ஒருவருமில்லே. பின்னேயிருப்பது தெரிந்தது. பட்டருடைய ஸ்ரீஸ் ஒக்தி "பதாநாம் வெளப்ராத்ராத் அசிமிஷ்கிஷேவ்யம் ச்ரவணயோ: '' என்று தாமேயருளிச் மாதூர்யம் உலகில் செய்யும் 1டி யிருந்தாலும் ஆளவந்தாருடைய ஸ்ரீஸ-ூக்தி வாக்குக்கும் அடையாது. சதுச்சாஸ்த்ரவித்வத்தமராக எழுந்தருளியிருந்த அவருடைய திருவாக்கு இவ்வளவு லலீதமாக அமைந்ததென்ருல் இதுவொரு விலக்ஷண பகவத் சொல்லப்போகாது பெரும்பாலும் கீபந்தனமேன் றவ்ல து வேருள்றும் ஸங்கல்ப ச்லோகந்தோறும் ஆழ்வாரருளிச்செயற் பொருள்களேயே அமையவைத்திருப்பதுதான் ஸ்தோத்ரரத்னத்தின் ஏற்றத்திற்கு ஏற்ற காரணம். அதுதன்னில் "ஸக்ருத் த்வதாகார விலோகநாசயா த்ருணிக்ருதா நுத்தமபுக்கி முக்கிபி:, மஹாத் மபிர் மாம் அவலோக்யதாம் நய க்ஷணேப் தே யத்விரஹோதிதுஸ்ஸஹ: '' என்கிற சுலோகம் ரிகரற்றது. இதில் பாதங்கள் கம்மாழ்வாருடையபடியை சிருபிப்பன, கான்காவதுபாதம் முதலிரண்டு அவ்வாழ்வார் திறத்திலே எம்பெருமானிருந்தபடியை நிருபிப்பது. இதைச் சிறிது ரளிக் மணிகளின் திருவுள்ளவுகப்புக்காக. உபபாதிக்கிறேன் ஸஹ்ருதய **த்வதாகாரவிலோகா ஆசயா**.] \*ஒருநான் காணவாராயே\* என்றும் \*கூராராழி வெண்சங் கேந்திக் கொடியேன்பால் வாராய் ஒருநாள்\* என்றும் விண்ணப்பம் செய்தபடியைத் தெரிவிக்கிறது. [த்ருணீக்ருத அநுத்தமபுக்தி முக்திபி:] \*எம்மாவீட்டுத் திறமும் செப்பம் என்ற இலே எல்லாமடங்கும் ஆக ஆற்வார்படி சொல்லிற்ருயிற்று. [யத்விரஹ: க்ஷணேபி தே துஸ்ஸஹ:] என்ற நான்காவதுபாதம் மிகமிக ஆழ்ந்து நோக்கத்தக்கதாகவுள்ளது. இந்த ச்லோகம் ''.....த்ருணிக்ருதாநுத்தமபுக்<del>தி</del> முக்திநா மஹாத்மா " என்று ஏகவசமாக்தமாகவேயிருக்கலாம். ஆளவக்தாருடைய திருவுள்ளம் க்ராந்திகசைலியென்றே அதுதான். ஆணும் பஹுவசனுந்தமாக இட்டருளினது கொள்ளவேணும். இங்கு மஹாத்மசப்தத்தால் நம்மாழ்வாரொருவரே விவக்ஷிதராகிருர். எம்பெருமானுடைய பிரிவு ஆழ்வார்க்கு அஸஹ்யமென்பதற்குப் பலபல பாசுரங்கள் கெடைக்கும். ஆழ்வாருடைய பிரிவு எம்பெருமானுக்கு அஸஹ்யமாகிறதென்று இங்குச் சொல்லப்படுகின்றதே, இதற்கு ஏதேனும் பிரமாணம் கிடைக்குமோ? ஆழ்வார் தாம் வாய்கிட்டுப் பாசுரங்கள் பாடினவராகையாலே இவருடைய ஆற்ருமையை இவர் பாசுரங்கள் கொண்டு அறியலாம். எம்பெருமான் ஒரு பாசுரமும் பாடினவனல்லனே; அவனுடைய ஆற்ருமையை அறிவதற்கு மூலமில்லேயே; அப்படியிருக்க எதுகொண்டு ஆளவந்தார் இங்கு ''க்ஷணேபி தே யத்விரஹ: அதிதுஸ்ஸஹ:'' என்று அருளிச்செய்தா ரென்று ஆராயவேண்டும். இவ்வாராய்ச்சி மிக அவசியமானதன்ரே. இதற்குப் பல வழிகளில் ஸமாதானம் சொல்லலாம். முக்கியமான ஸமாதானம் கேவிர்.

திருவாய்மொழியில் இரண்டாம் பந்தில் ஆருவதான பதிகம் \*வைகுந்தா மணிவண்ணனே\* என்பது. இதில் முதற்பாட்டில் \*உன்னேநான் பிடித்தேன்கொள்

சிக்கனவே\* என்பது ஈற்றடி. இதன் மருமமறிந்து வியாக்கியானம் செய்தருளாரின்ற ஆசாரியர்கள் ஆழ்ந்து பணித்துள்ள சீரிய பொருளே யார்க்கு எடுத்துரைப்பது? ரனிகர் களுக்கு உரைக்கின்றேன். கீழ் \*அந்தாமத்தன்பு செய்து\* என்னும் பதிகத்திலே எம்பெரு மான் ஆழ்வாருடனேவக்து கலக்து தான் பெருப்பேறு பெற்ருளுயிருக்தான். அப்படி யிருக்கச் செய்தே ஆழ்வார் '' அல்லாவியுள்கலந்த '' வென்று தம்முடைய ரைச்சியத்தைக் காட்டி ' ஐயோ! பொருளல்லாத வென்னேடே இப்படி கலக்து ஏக தத்வமென்னலாப் படி கிடக்கிருனே! ' என்று த**ஃ**சிய்த்துப் பேசிஞர். அதிலிருந்து எம்பெருமானுக்கு ஒரு கலக்க முண்டாயிற்று: 'ஆழ்வார் \*வளவேழுலகு பதிகத்திற்போலே கைச்சியமுறுஸக்திக்கத் தொடங்கிவிட்டாரே! நம்மை விட்டிடுவர் போலிருக்கிறதே! இவரைப் பிரிந்து நாம் எப்படி தரிப்பது! என்று நைந்து கிடந்தான்; அதீனயறிந்த ஆழ்வார் அவனுக்கு அபய ப்ரதானம் பண்ணுகிருர் \*உன்னே நான் பிடித்தேன்கொள் சிக்கனவே\* என்று. எம்பெரு மான் (கீதையில்) சரமச்லோகத்தில் (மா சுச:) என்று சொல்லி நம்முடைய சோக ரிவ்ருத்தி பண்ணினதுபோல இப்பாசுரம் ஆழ்வார் எம்பெருமானுக்கு (மாசுச:) சொல்லுவது—என்று வியாக்கியானம் செய்தருளு கிருர்கள். திருவாய்மொழி நூற்றக் தாதியில் இது ஸுவ்யக்கமாகக் காணலாம்; அவ்விடத்துப் பாசுரம் வருமாறு;— " வைகுந்தன் வந்து கலந்ததற்பின் வாழ்மாறன், செய்கின்ற கைச்சியத்தைச் சிந்தித்து— ைகின்ற தன்மைதினக் கண்டு உன்னேத் தான் விடேனென்றுவரக்க, வன்மை யடைந்தான் கேசவன்" என்பதாம் மாறன் செய்கின்ற நைச்சியத்தைச் சிந்தித்து எம்பெருமான் கைந்தானென்றும், அதுகண்டு ஆழ்வார் அவினத் தேற்றினுரென்றும் நம் ஆசாரியர்கள் ரிர்வறிக்குமிது மூலத்திற்கு மிகவும் இணங்கியதேயல்லது ஏறிட்டுரைக்கு மதன்று. ஆக, எம்பெருமானுடைய விச்லேஷம் ஆற்வார்க்கு அறைப்படுமன்பது எப்படி ப்ரமாண ஸித்தடோ அப்படியே ஆழ்வாருடைய விச்லேஷம் எம்பெருமானுக்கு அஸஹ்ய மென்பதும் ப்ரமாண ஸித்தமே யென்று கண்டுகொள்க. இப்புகடகளிலே ஆளவந்தார் அருளிச் செய்வதெல்லாம் அருளிச்செயற்கடலில் அவருக்கிருந்த அவகாஹநாதிசயத்தைக் கையிலங்கு நெல்லிக்கனியாகக் காட்டி நிற்கும்.

\*\*\*\*\*\*

சாதுர்மால்ய வித்வத்லைப.

மு காஞ்சி காமகோடி மடமைம்ஸ்தானம் மானேஜர் ப்ரஹ்மஸ்ட்.

மு காஞ்சி காமகோடி மடமைம்ஸ்தானம் மானேஜர் ப்ரஹ்மஸ்ட்.

மு காஞ்சி காமகோடி படாதபத்களான ஐகத்குரு ஸ்டீ சங்கராசார்ய
ஸ்வாமிகள் சாதுர்மாஸ்டிர்தானுஷ்டானத்தை காளஹஸ்டு ஸ்தலத்தில்
கடத்திவருகிருர்களேன்பது ஐகத்கித்தில். அவ்விடத்தில் பெரியவாள்
ஸன்னிதானத்தில் அகிலபாரத வித்வத்லைப்போன்ற 11—9—68 தேதி
முதல் 18—9—68 தேதி வரையில் ஐந்துளன் கடத்த சியமனமாகியீருக்கிறது.

(கீழ்க்கானும் விவரப்படி) வேதங்களிலும் சாஸ்திரங்களிலும் பரீகைஷ்
கொடுக்க விருப்பமுள்ளவர்கள் இந்த வித்வத்லைபயில் அவகாசம் பேறலாம்.

(வேதவியாகம்.) ருக்வேதத்தில்—ப்ராதிசாக்க்யகளுந்தம், கருஷ்ண
யஜுர் வேதத்திலும் சுக்லபறுருர் வேதத்திலும் அப்படியே, ஸாமவேதத்தில்
புஷ்பலூத்ர ரஹஸ்யாந்தம், அதர்வவேத ஸம்ஹிதை.

(சாஸ்த்ரவியாகம்.) வ்யுத்பத்திவாதம் — க்வித்யாந்தம், பாட்ட
ரஹ்யம்—சதர்த்தியந்தம், வையாகரணலகுமஞ்ஜூஷா—ப்ராதிபதிகார்த்
தமும் ஸுபர்த்தவிசாரமும், கண்டனகண்டகாத்யம்—முதல் பரிச்சேதத்தில்
ப்ரத்யஷகண்டளுக்கும்.

(குறிப்புகள்.) வேதபாகத்தில் வாக்பரீகைஷமட்டுமே, மற்ற க்ரந்தங்
களில் வாக்பரீகைஷயும் எழுத்துப் பரீகைஷயும்ணடு, வேதத்திலோ சாஸ்திரக்
தனே முதல் வகுப்பில் தேறமவர்களுக்கு ஐர்நூறு ரூபா ஸன்மானமும்
தேறுடி சால்வையும் அருக்கப்படும், பயணச் சேலவு
கனியாகக் கொடுக்கப்படும், பரீகைஷயில் அங்வயிக்க விருப்பமுள்ளவர்கள்
ஆக்கு 250 ரூபாயும் ஒரு சால்வையும் பரிசனிக்கப்படும், பயணச் சேலவு
தனியாகக் கொடுக்கப்படும், பரீகைஷயில் அங்வயிக்க விருப்பமுள்ளவர்கள்
வண்டிய து. இவ்வண்ணமாக மடம் மானேஜர் தேரிவிக்கிருர், ...

## ஸ்ரீமதுபயவே. நல்லான். சக்ரவர்த்தி. தேசூர். ரங்கஸ்வாமி ஐயங்கார் (வைகுண்டவாஸி.)

மேலே குறித்த திருநாமமுடைய ஸ்வாமி இங்கே ஸேவை ஸாதிக்கிருர். இவர் காஞ்சிபுரம் தேவப்பெருமாள் ஸன்னிதியில் அறுபது வருஷகாலம் இடையருமல் அருளிச் செயல் கைங்கரியம் கிர்வஹித்தவர். தேவப்பெருமாள் ஸக்னிதியில் கடைபெறும்



அருளிச்செயல் கைங்கரியத்தின் பேருமை பலர்க்குத் தெரிந்திராது. அதை இங்கு ப்ரஸங்காத் தெரி விக்கவேண்டியது அவசியமாக றது. ஸ்ரீ வைஷ்ணவக் கோவில் களில் (அதிலும்) ஆழ்வார்களின் மங்களாசாஸனம் பெற்ற திவ்ய தேசங்களில் தினப்படி காலே மாலேகளில் அருளிச்செயல் ளேவை (திவ்யப்ரபக்த வேவா காலம்) நடைபெருமலிராது. காலே வேளேகளில் திருப்பாவை வேவையும், மாலே வேளேகளில் நித்யா நுஸ**்தானக்**ரமழும் வேளிப்பது எங்கு முள்ள வழக்கம். அந்தந்த திவ்யதேசப் பதிகங்களே மாலே சித்யாநுஸக்தா னத்தில் சேர்த்து ஸேவித்து விடுவர்கள். தேவப்பெருமாள் ஸ ன் னி தி யில் வேவாக்ரமம் இப்படி யன்று. காஃவேளேகளில் கியமேக காலாயிர திவ்பப்பிரபக்க அடைவிலேயே வேளவு நடந்து வரும். அதாவது, முதலாயிரம் தொடங்கி தினக்தோறும் ஐம்பது பாசுரங்கள் முறையே வேவித்து இருச்சந்த விருத்தம், வருவது. தருவந்தாதகள், திருவிருத்தம், திருவாய்டுமாழி போன்ற திவ்ய

ப்ரபர்தங்களே இடையில் (50 பாசுரத்தில்) ரிறுத்துவது உசிதமன்ருகையால் அவை ஸேவிக்க கேருங்காலத்தில் ஒவ்வொரு நூறு பூர்த்தியாகவே ஸேவிக்கப்படும். இடை யிடையில் திருவீதியுத்ஸவங்கள் கேருவதுண்டே, அப்போது, கீழே விவரித்த நாலாயிர

4

னேவாக்ரமத்தில் எந்த பகுதி ஸேவிக்க ப்ராப்தமாகிறதோ அதுதான் ஸேவிக்கப்படும். திருவீதிகளில் திருவாய்மொழியாயிரம் ஸேவிக்கிற லம்பிரதாயம் எங்குமே கிடையாதாத லால் அது ஸக்னிதிக்குள்ளேயே ஸேவிக்கப்படும், மற்ற மூவாயிர திவ்வியப் பிரபந்தங்கள் முறைப்படி சித்ய திருவாராதனத்திலும் திருவீ சுயுத்ஸவங்களிலும் ஸேவிக்கப்பட்டு வருவது இந்த திவ்யதேசத்திற்கு அஸாதாரணமான சிறப்பு. இந்த க்ரமம் எந்த நாளில் தொடங்கப்பட்டதென்பதை யாருமறியார். இது அவிச்சின்னமாக நடைபெற்று வருகின்றது. ஸம்வத்ஸரத்தில் மூன்று நான்கு பரியாயமாகும்.

தேவப்பெருமாளுக்கு அருளிச்செயல்பித்தர் என்று ஒருவ்ய தேசமுண்டு. அதனுல்தான் திருவரங்கம் பெரிய கோயீலிலிருந்து திருவரங்கப் பெருமாளரையர் இங்கே வந்து தேவப்பெருமான அருளிச்செயல்கானத்தினுல் மயக்கி வசப்படுத்தி 'நம் இராமானு சணேத்தந்தருளவேணும்' என்று வரம்பெற்று எம்பெருமானுரைக் கோயீலுக்கு எழுந் தருளப்பண்ணிக் கொண்டு போனது, அந்தஸம்பவமில்லேயாகில் ஸகல ஆசாரியர்களும் பெருமாள் கோயிலிலன்ரே மண்டிக்கிடப்பர்கள். ''ஸ்ரீரங்கச்ரியம் அநுபத்ரவா மநுதி நம் ஸம்வர்த்தய'' ''அடியார்கள் வாழ அரங்கு கள் வாழ'' என்கிற மங்களா சாஸனங்கள் நமது காஞ்சிபுரிக்கன்ரே பொலிவு பெற்றிருக்கும். தேவப்பெருமான் எம்பேருமானுரையிழ்ந்தது அருளிச்செயல்வியாமோறைத்தினுல்தான் என்பது ப்ரனித்தமான விஷயம். அந்த வியாமோனுக்கை இற்றைக்கும் காட்டி வருகிருன் நம் பேரருளாளன். அவன் திருவுள்ள முகக்கஸேவிக்க வல்லவர்களே அவன்தானே அப்போதைக்கப்போது தன் திருவருளாலே யே வித்தப் படுத்திக் கொள்ளுகிறுன்.

எழுபத்தாருவது பிராயத்தில் வாழ்ந்து வருமடியேன் பத்தாவது பிராயத்திலிருந்து ஏறக்குறைய ஐம்பது அத்யாபக்ஸ்வாமிகளே இந்த திவ்யதேசத்தில் ஸேவித்திருக்கின்றேன். அத்யாபகர்களேன்று சொல்லக்கூடியவர்கள் எல்லாருமே அத்யாபகர்களல்லர். 'அருளிச் செயலே ஸக்கேஹவிபர்யயமறக் கற்றிருக்க வேண்டும்; கல்ல கிருடியுள்ளவர்களாயிருக்க வேண்டும். பகவத் கைங்கரியத்தில் இயற்கையான அன்பும் ஆர்வமும் கொண்டிருக்க வேண்டும். குறளாசிரியர் ''கற்றதனைய பயனென் கொல் வாலறிவன் நற்ருள் தொழா அ ரெனின்" என்றுரு குறள் பாடியுள்ளார். (திருக்குறளில் இதுதான் முதற் குறள்.) இது, பொதுவாக கற்றவர்களுக்கு பகவத் பக்கியிருக்க வேண்டுமென்பதை மட்டும் காட்ட வல்லது. பசவானிடத்தில் பக்தி செலுத்துவது பல வகைப்பட்டது. அஷ்டவித பக்தி, நவவித பக்தி—என்று சொல்லப்படுவது நூற்களில் ப்ரளித்தம். அர்ச்சாவதாரப்ராவண்ய ருபமான பக்தியைத்தான் பக்தியாகக் கொள்வர் திருமங்கையாழ்வார் போல்வார். அவரு டைய பாசுரங்களில் \*உலக மேத்துங்கண்டி யூரரங்கம் மெய்யம்` கச்சிடேர் மல்லேயென்று மண்டிஞர் உய்யலல்லால் மற்றையார்க்கு உய்யலாமே\* என்கிற பாசுரம் தூல்கிறக்தது. ஆகவே அர்ச்சாவதார ப்ராவண்யம் பூண்டு, தாங்கள் பரிச்ரமப்பட்டுப் பெற்ற யோக்ய தையை அர்ச்சாவதார எம்பெருபான்களிடத்திலே மைலமாக்கிக் கொள்பவர்களேயே கற்றவர்களாக அடியேன் கருதுவது. காஞ்சிபுர வாளிகளில் அடியேன் மதித்த பெரியார் கள் கீர்த்திமூர்த்திகளாயுள்ளவர்கள் பலர். அவர்களின் திருவுருவப் படங்களேயெல்லாம் சேகரித்து வெளியட ஆவல் கொண்டிருக்குமடியேனுக்கு இன்று இந்தத் திருவுருவப் படம் ப்ராப்தமாயிற்று. .இப்பெரியார் ஒப்பற்ற ரிருடிகொண்டு அறுபதுஸம்வத்ஸரங் களுக்கு மேலாகவே அவிச்சிக்ககைங்கரியம் பண்ணின ஏற்றம் பெற்றவர். இக்த ஸ்வாமி. அடிக்கடி ஸா திப்பதொருவார்த்தை— "நான் தப்பினுவ் அண்ண எடுத்துக் கொடுக்க வேண்டும், அண்ணுதப்பினுல் நான்தானெடுத்துக் கொடுக்க வேண்டும்'' என்று. அண்ண என்பது அடியேன். இவர் பரமபதித்தப் பதினைகு வருடங்களாயின.

## ஸ்ரீமதுபயவே. V. N. வேங்கடவரதாசாரியர்ஸ்வாமி. Advocate, Egmore.

முன்னேகாட்டிய மஹான் வைகுண்டவாளி. இங்கே காட்சிதரும் மஹான் நம்முடைய பாக்யவசத்தினுல் லீலாளிபூதியை அலங்கரித்திருக்குமவர். அடியேனுக்குத் தெரிந்து சென்னேயில் பலபல பிரபல வக்கீல்கள் விளங்கினுர்கள். ஸ்ரீ வைஷ்ணவர்களில் மட்டுமன்றிக்கே ஸ்மார்த்தமாத்வர்களில் விளங்கின் பல பிரபல வக்கீல்களேயும் யானறி



வேன். இக்காலத்தில் எல்லா வக்கீல்களும் பெரும்பாலும் Advocate எனப்படுகிருர்கள். முற்காலத்தில் **Houg** பட்டப் பெயருக்கு உரியரா பிருந்தனர். அன்னவர்களில் மிகச் சிறந்து விளங்கினவர் ஸ்ரீ ம த். T. ரங்காசாரியார் ஸ்வாமியேன்பவர் இவர் புநீரங்கத்தைச் சேர்ந்தவர். சென்னேயில் பெரும் புகழ் படைத்து விளங்கினவர், இந்த பரமபதம் ஸ்வாமி சேர்க் து. ஏறக்குறைய முப்பது வருஷ. மானுலும் இவர் பேருமையை **நன்கறிந்த** பல மஹான்கள் இப்போ தும் பலவிடங்களில் விளங்குகின் ருர்கள். அடியே அவருடைய பரிசயம் றுக்கு விசேஷமாக இருந்தது. காஞ்சி புரம் தேவப்பெருமாள் தேவஸ் Trust தானத்தில் Board Supervisor பதவியில் அவர் சில வருஷங்கள் அமர்ந்திருந்த படியால் மைய விசேஷங்களில் காஞ்சீபுரத்திற்கும் விஜயம் செய்து அநுக்ரஹம் செய்திருக் மிகப் பெருந்தன்மை Birnit. வாய்க்தவர்.

அவருடைய ஜாமாதா ஸ்ரீஉவே. V. N. வெங்கடவரதாசாரியர் ஸ்வாபியேன்பவர் இங்கே ஸேவை ஸாதிக்கிருர். இந்த ஸ்வாமி அடியேணவிட மிகப் பெரியவர். நாற்பது வருஷகாலமாகவே இவருடைய பரிசயங்கொண்டிருக்கிறேன். இவருடைய திருவம்சத் தைச் சேர்ந்த பல பெரியார்கள் அடியேன்பால் பரமகருணே பொலிந்தவர்கள். இவர் களுடைய திருமாளிகைகளில் நடைபெறும் கல்யாண ஸந்தர்ப்பங்களில் சில ஸமயம் அடியேன் விடைசொண்டிருக்கையில் ஸம்பாவநாப்ரகரணத்தில் வம்சபிருதாவளிகள் சொல்லக் கேட்டிருந்தேன். இவர்கள் திருமலேநல்லான் சக்ரவர்த்தி வம்சஸ்தர்களாதலால் ஆசார்யபீடஸ்தர்கள். இவர்கள் அநுஸந்திக்கும் பிருதாவளிகள் அடியேனுக்கு செவிக் கினிய செஞ்சொற்களாயிருந்தபடியால் சில வருடங்களுக்கு முன்னமே குறிக்கொண் டிருந்த அவற்றை ஆத்மத்ருப்திக்காக இங்கே பிரசுரம் செய்கிறேன்.

## தி. ந. சக்ரவர்த்தி வம்ச பிருதாவளி

"ஸ்ரீமத் வேதமார்க்க ப்ரதிஷ்டாபரை சார்யோபயவேதாந்தாசார்யாணும் ஸ்ரீமந் நாதமுரி சரணரவிந்த பருங்காயமாநமாநலாநாட் தத்ப்ரஸாதாதிக்க ஸக்ல சாஸ்த்ரரஹஸ் யாநாம் ஸ்ரீவத்லைம்ச ஜாதாநாம் ஸ்ரீமத் திருமலே நல்லான் சக்ரவர்த்தி வம்சகூடஸ்தாநாம் உருப்புட்டூராச்சான்ஸம்ஜ்ஞ காநாம் தத்ரபவதாம் ஸ்ரீ மதா ம் வரதாசார்யாணும் ஸம்பாவநா.

ஸ்ரீமத்வேத மார்க்க ப்ரதிஷ்டாப எ சார்யோபய வேதாக்தா சார்யாணும் ஸ்வபக்தவர்ய தநூஐக்ருக்யகரணஸக்குஷ்ட ஸ்ரீவரதராஐதத்த கல்லான் ஸம்ஐ்னுகா எம் தப்தாயஸ் தரக ஸமாரோஹண ருபபணபக்த சிர்வஹண ஸுப்ரீத வ்ருஷபாசலாதீச்வரதத்த ஸ்லைஷ்ணவ சக்ரவர்த்தி பிருத பாஜாம் ஸ்ரீபாஷ்யகார கிதேசாதிகத சதுஸ்ஸப்தத் பக்யதமனிம் ஹாஸகாசார்யபே கிர்வாஹ துரக்தராணும் சிஷ்யஸஞ்சாரகாலிக — பூதோடபூர்வபாக கிஷ்யோடோத்தரபாக சிபிகாரோஹண கிர்ஜிதக காக்க்ய காலீகாம் அதனவ பூதவாஹக காமதேய ப்ரதிதாகாம் மா க்கமத்யே மத்யாஹ்கஸமயே க்ஷு தபிபாஸாபரீத சிஷ்யஐ கா நுக்ரஹாய ஸமீபஸ்தாக் விஷத்ருமாகபி ஸ்வாதுபலாக் க்ருதவதாம், இச்சாகாலகாவேரி ப்ரவாஹாப் இடப்ரம்ருத்யத்புத க்ருத்ய வேறை விக்க்யாதமஹா மஹிமசாலிகாம் பகவத் ராமாநுஐ ஸித்தாக்க கிர்த்தாரண ஸார்வ பௌமாகாம் ஆசார்ய பங்க்கி மத்யவர்த்தி காம் தத்ரபவதாம் ஸ்ரீமதாம் ஆசார்யவர்யாணும் ஸம்பாவசா.

பகவத் ராமாநுஜ ஸித்தாக்த சிர்த்தாரண ஸார்வபௌமாகாம் ஸ்ரீசிவாஸாசார் யாணும் மஹாதேசிகாகாம் ஸம்பாவகா.''

இந்த பிருதாவளிகளே விசேஷஸந்தர்ப்பங்களில் பலர் கூடிப் பெருமிடறு செய்து அநுஸந்திக்கும் போது கர்ணச்ராவ்யமாயிருக்கும். இத்தகைய பெருமை பெற்ற மஹாவம் சத்தில் தோன்றிய நம் வேங்கட வததாசார்ய ஸ்வாமிக்கு அடியேனறிந்த விசேஷமான திறப்பு, கோயில் திருமல் பெருமாள் கோயிலென்கிற திவ்யதேசங்கள் மூன்றிலும் நேரும் உபப்லவங்களே நீதிமன்றம் மூலமாக சிவர்த்திப்பதே. இப்பெரியார் நீடூழி வாழவேணுமென்று பல்லாண்டுபாடி சிற்கிறேன், ...

## வேதம்மாவும் வேங்கடம்மாவும் பேசுகிருர்கள்

(வேதம்மா.) அம்மா வேங்கடம்! உன்னேப்பார்த்து வெகு நாளாயிற்றே, ஊரில் இல்லேயா என்ன? எங்கிருக்கிருய்? உன்னுடைய யோகக்ஷேமம் தெரிந்து வேகுநாளாய் விட்டதே. (வேங்கடம்.) இந்த பிணக்கட்டை எங்கிருந்தாலென்ன? எக்கேடுகெட்டா வென்ன? என் வயிற்றெரிச்சல் வீட்டைவிட்டுக் கிளம்புவதற்கே மனமில்ஃ. என்னேப் பற்றி எதுவும் வீசாரிக்கவேண்டாம். (வேதம்மா.) வேங்கடம்! என்ன இவ்வளவு வைராக்யமாகப் பேசுகிருய்? எவ்வளவோ உற்சாகமாகவும் தமாஷாகவும் பேசிக் கொண்டிருந்த நீ திடீரென்று இப்படி பேசத்தொடங்கி விட்டாயே; என்ன காரணம்? பிள் கோக்கு நல்ல உத்யோகமென்றும் உயர்ந்த சம்பளமென்றும் சொல்லுகிருர்களே. மெய்தானே? குடும்பவாழ்க்கை நன்ளுகத்தானே நடக்கிறது? (வேங்கடம்.) அந்<u>த</u> வயிற்றெரிச்சமேக் கிளப்பாதேயென்று நான் சொன்னுல் அதையே கிளப்பித் தொலேக் கிருயே. என்னே விட்டுவிடு; நான் வீடுபோய்ச் சேருகிறேன். (வேதம்மா.) உள்ள கஷ்டத்தை உள்ளபடி எனக்குச் சொல்லாமல் கீ போகவே கூடாது. பிள்ளேக்கு நல்ல உத்யோகமும் உயர்ந்த சம்பளமும் மெய்தானே. மாதம் 500 ரூ. சம்பளமென்று கேள்விப் பட்டேன். என்ன குறையுனக்கு? என்னிடத்தில் உள்ளதைச் சொல்லக் கூடாதா? (வேங்கடம்.) பின்கோக்கு சம்பனம் 500 ரு. என்று யார் சொன்னது? 1750 ரு. சம்பனம். அது தவிர கிம்பளம் ஆயிரம் இரண்டாயிரம் வரும். (வேதம்மா.) அப்படியிருக்க ஏன் இவ்வளவு பரிதாபத்தோடு பேசுகிருய்? உன்னுடம்பில் நகையொன்றையும் காணம்; நல்ல சேல்லையக் காணம். கிழவர் வெளக்கியந்தானே. (வேங்கடம்.) என்னேப்போலே அவரொரு ஜீவச்சவம் விழுந்து கிடக்கிருர். நான் வீட்டைவிட்டு வெளியில் தும் காட்டினதே தப்பாய்கிட்டது. நான் போகிறேனம்மா. (வேதம்மா.) பிள்ளே கொள்ளே கொள்ளோயாகப் பணம் சம்பாடுப்பதாகச் சொல்லுகிருப், அப்படியிருக்க ஏன் இவ்வளவு வயிற்றெரிச்சலாக வார்த்தை சொல்லுகிருய்?

(வேங்கடம்.) ஆறு இருகரையும் பெருகினுலும் நாய் நக்கித்தானே குடிக்க வேண்டுமென்கிற வசனம் உனக்குத் தெரியாதா? அவனுக்குப் பணம் வந்தால் எனக்கு என்ன ஆச்சுது? தம்பியின் பெண்ணேத்தான் கல்யாணம்செய்து வைத்தேன். வீட்டுக்கு வருகிறவரையில் தம்பிபெண்ணுகவேயிருந்தாள். வீடுவந்து சேர்ந்தாளோ இல்லேயோ, சண்டாளியாக ஆய்விட்டாள். பிள்ளோயாண்டானுக்கு மருந்திட்டு விட்டாள். என் வாயைக்கினறி வயிற்றெரிச்சலேக் கிளப்பவேண்டாம். (வேதம்மா.) பிள்ளே உன்னே யென்ன பண்ணுகிருன்? அடிக்கிருளு? புடைக்கிருளு? (வேங்கடம்.) அதுவும் வேணுமென்று உனக்காசையா? நாலுநாள்போனுல் அதுவும் கேருமோ என்னமோ? (வேதம்மா.) பின்னே என்னத்தான் நடக்கிறது? அதைச் சொல்லாமல் ஏதேதோ சொல்லுகிருயே (வேங்கடம்.) சொல்லித் தொலேக்கிறேன் கேள். பிள்ளேயாண்டானுடைய படிப்புக்காக வீட்டை விற்று வாசலே விற்று காணியை விற்று கண்டதெல்லாம் விற்று எவ்வளவோ சிரமப்பட்டு எவ்வளவோ செலவு செய்தோம். இப்போது நோட்டுநோட்டாகச் சம்பளம் கிம்பளம் வாங்குகிருனே, அம்மா அப்பா கண்ணில் ஒரு பைலா காட்டுகிருனு? அப்படியே அந்த சண்டாளியீடத்தில் கொண்டு ஸமர்ப்பித்துவிட்டு பெட்டி சாவியை அப்படியே அந்த சண்டாளியீடத்தில் கொண்டு ஸமர்ப்பித்துவிட்டு பெட்டி சாவியை

அவள் தாலியில் தொங்கவிட்டு அவளுக்குத் தோப்பிக்கணம் போடுகிருன். அவள் இப்போது ஆகாசத்திலே யேறிவிட்டாள். இந்த வயிற்றெரிச்சலுக்குப் பரிஹாரமேது ?

(வேதம்மா.) ஆமாம் ஆமாம்: இந்த காலம் இப்படியாய் விட்டது. வரவர கலி முற்றுகிறது. எனக்கு பெண்ணுயில்லே பிள்ளேயுமில்லே. ஒரு கஷ்டமுமில்லாமல் காலம் குறிக்கிறேன். இந்த துக்கத்தை நீ மறந்துவிடு. உனக்கு ஒரு பெண் உண்டே? அவள் வெளக்கியமாக வாழ்ந்துகொண்டிருக்கிறுளா? அதைச் சொல்லு. (வேங்கடம்.) அடி மறைய அதைக் கேட்டாயே, சொல்லுகிறேன் வேதா! இந்த துக்கம் மாப்பிள்ளேக்கு மூவாயிரம் ரூபா சம்பளம். ஒரு பைசா கூட தன் கையில் வைத்துக் கொள்ளமாட்டார். அப்படியே கொண்டுவந்து என் பெண்ணிடமே கொடுத்துவிடுவர். அமட்டனுக்கோ வண்ணுனுக்கோ இவளிடம் பீச்சை வாங்கித்தான் கொடுக்கவேண்டும். மாமியார் மாமரைகள் சொல்லாமலே வீட்டைவிட்டு ஒழிந்துபோய் விட்டார்கள். என் பெண்ணுக்கு எண்ணெய் தேய்ப்பதோ ஸ்னுனம் செய்விப்பதோ புடவை யுடுத்துவதோ சாப்பாடு சாய்ப்பதோ எல்லாம் மாப்பிள்ளேதான் செய்து வருகிருர். பல் கூட அவன் கையால் தேய்ப்பதில்கே, அவர்தான் தேய்க்கிருர். பிள்ளேயானுலும் பிள்ளேயா? தங்கமான பிள்ளே. அவள் கேற்றின கேற்று தாண்டவே மாட்டார். அந்த குணங்களே எத்தனே நாள் சொன்னும் போதாது. (வேதம்மா.) ரொம்ப ஸக்தோஷம், ரொம்ப ஸக்தோஷம்! மாப்பிள்ளதான் இப்படி யிருக்கலாமேயொழிய பிள்ளே இப்படி யிருக்கக்கூடாதென்று பகவானே வேண்டிக்கொள். இந்த சந்தோஷத்தை நினத்துக்கொண்டு அந்த நல்லது துக்கத்தை மறந்துவிடு. உன் மாட்டுப்பெண்?ணப்பற்றி அவளுடைய தகப்பளுரும் சக்தோஷப்படட்டும். கல்லது. போய்வா. கானும் போய்வருகிறேன்.

## அமுதனின் (திருவரங்கத்து) அமுதம். (அகராதி)

ப்ரபர்க ஸாவித்ரியேன்று குலாவப்படும் 'இராமாநுச நூற்றக்தாதி', திருவரங்கத் தமுதஞர் ஓங்குமன்பால் இயம்பும் கலித்துறையர்தாதி. இதுதான் பரமபோக்யமா யிருப்பதால், இதுதன்னே ஓத இசையாத கேஞ்சமுளதோ வென்னும்படியாயிருக்கின்றது. இந்த ப்ரபந்தகர்த்தா ஸ்ரீ பகவத் ராமாநுசனின் ஈராறு திருநாமங்களேயும் அநுபவிக்கப் பாரித்து, இராமாநுசனென்னும் ப்ரதம காமாவில் ஆழங்கால்பட்டு, அப்பால்போக ஈடுபட்டவிதம் காண்கிரும். ரதர்சனமாகக் வொண்ணதபடி அஸ்மதாதகளும் அவ்வண்ணம் நுபவிக்க ப்ராப்தமாயிருக்கிறது. ரித்யா நுஸர்தானக்ரமத்தில் இப்பாசு ரங்களே அடைவே ஸேவித்து, " இருப்பிடம் வைகுந்தம் " முதலான மூன்று இறுதிப் பாசுரங்களே சாற்றுமுறையில் அநுஸர்திக்கவேண்டியதாயிருப்பினும், கிழ்க்கண்ட அகராதியும் அத்யர்த அநுபாவ்யமாயிருக்கு மென்பதில் ஐயமில்லே. ஆனதுபற்றியே இதைத் தொகுத்துள்ளேன். இதனே கானருபமாய் ஸேசித்து அடியேனெய்தும் இன்ப கிலைய–பரவசத்தைச் சொல்லித் த%லக்கட்டமுடியாது. நம்மிராமாந்சன்பால் ஈடுபட்ட அனேவரும் இவ்வின்பத்தைப் பகிர்ந்துகொள்ளுவர்ராக.

குவாவியர். ) 26-7-'66

MATERIAL SO

S, ஸத்யமூர்த்தி ஐயங்கார்.

#### அமுதனின் அமுதம்

#### (ராகம்: அடாணு)

- 1. அரங்கர் பௌலி சூழ்கின்ற மாலேயைச் சூடிக்கொடுத்தவள் தொல்லருளால் வாழ்கின்ற வள்ளல் இராமாநுசன்.
- 2. அரங்கன்செய்ய தாளிணகள் பேர்வின்றிப் பெறுத்தும் இராமாநுசன்.
- 3. அரங்கன் மலரடிக்கு ஆள் உற்றவரே தனக்கு உற்றவராய்க் கொள்ளும் உத்தமன் இராமா நுசன்.
- 4. அருமுனிவர் தொழுந்தவத்தோன் இராமாநுசன்.
- 5. அருள்சுரக்கெல்லா உயிர்கட்கும் காதன் அரங்கனென்னும் பொருள் சுரக்த இராமாநுசன்.
- 6. அற்புதன் செம்மை இராமாநுசன்.

irrordinal white a per a free fill.

- 7. அறம் சிறும் உறுகலியைத்துரக்கும் பெருமை இராமாநுசன்.
- 8. அறுசமயச் செடியைத் தொடரும் மருள்செறிக்தோர் சிதைக்தோடவக்து இப்படியைத்தொடரும் இராமாநுசன்.

#### (ராகம்: கானடா)

- 9. இராமாயணமென்னும் பத்திவெள்ளம் குடிகொண்ட கோயில் இராமாநுசன்,
- 10. இருள்கொண்ட வெர்துயர்மாற்றித் தன்னிறில் பெரும்புகழே தெருளும் தெருள்தர்த இராமாநுசன்.
- 11. இறைஞ்சப்படும் பரன் ஈசன் அரங்கனென்று இவ்வுலகத்து அறஞ்செப்பும் அண்ணல் இராமாநுசன்.

The butter of the selection of the Comme

- 12. இன்புற்ற சீலத்து இராமாநுசன்.
- 13. ஈட்டிய சீலத்து இராமாநுசன்.
- 14. ஈன்கவிகளன்பால் மயல்கொண்டு வாழ்த்தும் இராமாநுசன்.

#### (ராகம்: வராளி)

- 15. உணர்ந்த மெய்ஞ்ஞானியர் யோகக்தொறும்புக்குரிற்கும் குணந்<mark>திகழ்கொண்டல்</mark> இராமாநுசன்.
- 16. உணர்வின் மிக்கோர் தெரியும் வண்கீர்த்தி இராமா நுசன்.
- 17. உண்மைகள் ஞானமுரைத்த இராமாநுசன்.
- 18. உயீர்கள் பெய்விட்டு ஆதிப்பரணேடொன்ருமென்று சொல்லுமவ்வல்லலெல்லாம் வாதில்வென்ற இராமாநுசன்.
- 19. உலகோர்களெல்லாம் நண்ணருஞானம் தலேக்கொண்டு நாரணற்காமாறுவந்த அண்ணல் இராமாந்சன்.
- 20. ஊழி முதல்வனேயே பன்னப்பணித்த இராமா நுசன்.
- 21. எண்ணருஞ்சீர் கல்லார் பரவும் இராமாநுசன்.
- 22. எனக்குற்ற செல்வம் இராமாநுசன்,
- 28. ஒள்ளிய நுல் கற்ருர் பரவும் இராமாநுசன்.

#### ஸ்ரீ ராமா நுஜன் - 214

#### (ராகம்: தன்யாசி)

- 24. காசினியோர் இடரின்கண் வீழ்ந்திடத்தானும் அவ்வொண்பொருள்கொண்டு அவர்பின்படருங்குணன் இராமாநுசன்.
- 25 கார்கொண்ட வண்டை இராமாநுசன்.
- 26. காரேய்கருணே இராமாநுசன்.
- 27. கீதையீன் செம்மைப்பொருள் தெரியப் பாரினில் சொன்ன இராமாநுசன்.
- 28. கீர்த்திப்பயிரெழுக்து விரோக்கிடும் சிக்தை இராமாநுசன்.
- 29. குறையல் பிரானடிக்கீழ்விள்ளாத அன்பன் இராமாநுசன்.
- 80 கொண்டலினபவண்டை ஏரார்குணத்து இராமாநுசன்.
- 81. கொல்லிகாவலன் சொல்பதிக்கும் கீலக்கவிபாடும் பெரியவர் பாதங்களே துதிக்கும் பரமன் இராமாநுசன்.
- 32. கொள்ளக்குறைவற்றிலங்கிக் கொழுந்துவிட்டோங்கிய வள்ளல் இராமாநுசன்.

#### ்ப்பு மாகம்: பிலஹரி)

- 83. சடகோப7னச் சிக்கையுள்ளே பெய்தற்கிசையும் பெரியவர் சீரை உயீர்களெல்லாம் உய்தற்குஉதவும் இராமாநுசன்.
- 34. சனியாப்பிறவிப் பவம்தரும் தீவினபாற்றித்தரும் இராமாநுசன்.
- 35. சீரரங்கத்து ஐயன் குறற்கணியும் பரன்தானன்றி ஆதரியாமெய்யன் இராமாநுசன்.
- 36. சலங்கொள் நாதமுனியை நெஞ்சால் வாரிப்பருகும் இராமாநுசன்.
- 37. செம்மைநூற் புலவர்க்கு எண்ணருங்கீர்த்த இராமாநுசன்.
- 38. 'செறுகலியால் வருந்திய ஞாலத்தை வண்மையினுல் வந்தெடுத்தளித்த அருந்தவன் இராமாநுசன்.
- 89. ஞானமென்னும் கிறைவிளக்கேற்றிய பூதத்திருவடித்தாள்கள் கெஞ்சத்து உறையவைத்தாளும் இராமாநுசன்.
- 40. தண்டமிழ்செய்த நீலன்தனக்கு உலகில் இனியான் இராமாநுசன்.
- 41. தமிழ்த்தலேவன் பொன்னடி போற்றும் இராமாநுசன்.
- 42. தவம்தரும் செல்வும்தகவும்தரும் தீதிலிராமா நுசன்.
- 43. தன்னே எய்தினர்க்குத் தன்தகவென்னும் சரண்கொடுத்து வானம் கொடுக்கும் இராமாநுசன்.
- 44. திக்குற்ற கீர்த்தி இராமா நுசன்.
- 45. திசைய அத்தும் ஏறும்குணன் இராமாநுசன்.

#### ் : மாஹனம்)

On Orthic of the Spin S in the

- 47. துயரகற்றி உயக்கொண்டு எல்கும் இராமாநுசன்.
- 48 தெரிவுற்ற பேர்த்தி இராமாநுசன்.
- 49. தென்குருகைப்பிரான் பாட்டென்னும் வேதப்பசுர்தமிழ்தன்னே தன்பத்தியேன்னும் வீட்டின்கண்வைத்த இராமா நுசன்.

#### அமுதனின் (திருவரங்கத்து) அமுதம்

| 50.       | தென்னத்தியூரர் கழலிணக்கீழ்பூண்ட அன்பாளன் இராமாநுசன்.                                  |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 51.       | தென்னரங்கன் கழல்சென்னிவைத்துத் தானதில் மன்னும் இராமாநுசன்.                            |
| 52.       | தென்னரங்கள் தொண்டர் குலாவும் இராமாநுசன்                                               |
| 53.       | நம் த <b>ஃ</b> மிசையே பொங்கிய கீர்த்தி இராமாநுசன்.                                    |
| 54.       | கல்தவர் போற்றும் இராமாநுசன்.                                                          |
| 55.       | நல்லன்பர் மனத்தகத்தே எப்போதும் வைக்கும் இராமாநுசன். 🦠 😘                               |
| 56.       | ால்வேதியர்கள் தொழுந்திருப்பாதன் இராமா நுசன்.                                          |
| 57.       | நினேவார் பிறவியை நீக்கும் பிரான் இராமாநுசன்.                                          |
|           | 84 unitering and Foundant Continues Order                                             |
|           | (ராகம்: சாவேரி)                                                                       |
| 58.       | பண்டருமாறன் பசுந்தமிழ் ஆனந்தம் பாயம்தமாய் விண்டிட                                     |
|           | மெய்ம் மைகொண்ட நல்வேதக் கொழுந்தண்டமேந்தக்                                             |
| 125       | குவலயத்தே மண்டி வக்தேன்ற இராமாநுசன்.                                                  |
| 59.       | பரர்தாம மென்னும் திவர்தரும் திதில் இராமாநுள்.                                         |
| 60.       | பல்கலேயோர் தாம்மன்னவந்த இராமாநுசன்.                                                   |
| 61.       | பல்லாண்டென்று காப்பிடும் பான்மையன்தாள் பேராதஉள்ளத்து இராமாநுசன்.                      |
| 62.       | பல்லுயிர்க்கும் விண்ணின்தஃவின்று வீடுளிப்பான் இராமாநுசன்.                             |
| 63.       | பழியைக்கட்த்தும் இராமாநுசன்.                                                          |
| 64.       | பாரதப்போர் முடியப் பரிசெடுக்தேர் விடுங்கோனே முழுதுணர்க்க                              |
| OF        | அடியர்க்கு அமுதம் இராமா நுசன்.                                                        |
| 65.       | பாவுதொல்சீர் எதித்தல் சாதன் இராமாநுசன்.                                               |
| 66.       | பின்னதன் காதலன்பாதம் நண்ணுவஞ்சர்க்கரிய இராமாநுசன்                                     |
| 67.       | புகழ்ப்பாண்பெருமாள் சரணும்ப துமத்தாரியல் சென்னி இராமா நுசன்.                          |
| 68,       | புண்ணியர்தம் வாக்கில் பிரியா இராமா நுசன்.                                             |
| 69.       | புவனமெங்கும் ஆக்கியகீர்த்தி இராமாநுசன்.                                               |
| 70.       | புன்மையிலோர் பகரும்பெருமை இராமாநுசன்,                                                 |
| 71.       | பூமன்னுமாது பொருக்கிய மார்பன் புகழ்மலிக்த பாமனது<br>மாறன் அடிபணிக்துய்க்த இராமாநுசன். |
| 72.       | ் பெருவினேயைக் கிட்டிக்கிழங்கொடு தன்னருளென்றும் ஒள்வாளுருவி                           |
| 10.       | ் பெருவண்பைக் கட்டிக்கழிவகள்டு தன்னருகள் அப் இள்போளுகள்.                              |
| 78.       | பொய்கைப்பிரான் மறையின் குருத்தின்பொருணயும் செந்தமிழ்தன்னேயும்                         |
| 20.00     | கூட்டி ஒன்றத்திரித்தன்றெரித்த திருவிளக்கைத்                                           |
| 1         | தன் திருவுள்ளத்தே இரும்தும் பரமன் இராமாநுசன்.                                         |
| 74.       |                                                                                       |
| A Company | . கைத்த மெய்ஞானத்து இராமாநுசன்.                                                       |
| 75.       | பொய்யைச்சுரக்கும் பொருளேத்துறந்து இந்தப்பூதலத்தே                                      |
| 0.50      | மேய்யைப் புரக்கும் இராமா நுசன்                                                        |
| 76.       | பொருவரும் சீர் ஆரியன் செம்மை இராமாநுசன்.                                              |
| 77.       | பொன்னரங்கமென்னில் மயலேபெருகும் இராமாநுசன்.                                            |

78.

போற்றரும் சீலத்து இராமாநுசன்.

#### ் ஸ்ரீராமாநுஜன்—214

#### ் பாட்டு காட்டு (ராகம்: தோடி) இடிக்கை ரோடிக்க க்கடு

- 79. மழிசைக்கிறைவன் இண்யடிப்போது அடங்குமிதயத்து இராமாநுசன்
- 80. மன்பல்லுயிர்கட்கிறைவன் மாயனெனமொழிந்த அன்பன் அனகன் இராமாநுசன்.
- 81. மாமலரான்புணர்ந்த பொன்மார்பன் பொருந்தும் பதிதொறும்

புக்குரிற்கும் குணர்திகழ்கொண்டல் இராமாநுசன்.

82. மாயவன் தன்னே வணங்கவைத்தகரணம் உமக்கன்றென்று

உயிர்கட்கு அரணமைத்த இராமா நுசன்.

- 88. மிக்கான்மறையின் சுடரொளியால் கலியிருகோத்துறந்த இராமாநுசன்.
- 84. யமுனேத்துறைவன் இணயடியாம் கதிபெற்றுடைய இராமாநுசன்.

#### ் (ராகம்: மத்யமாவதி)

- 85. வலிமிக்கசியம் இராமாறுசன்—கலிமிக்க செர்மெல் கழளிக் சுறையல் கணப்பெருமான் ஒலிமிக்கபாடலே உண்டுஉள்ளர்
- தடித்து அதனுல் வலிமிக்கசியம் இராமாநுசன். 86. வாணன் புறைபெருவுக்க சிர்ந்த இருபோரும் இதைவருகள்
- 86. வாணன் பிறைபொறுத்த தீர்த்தணேயேத்தும் இராமாநுசன்
- 87. ்வாமனன் சிலன் (வாமன துல்ய சிலன்)
- 88. வேதத்தின் உச்சியிக்கசோதியை நாதனென அறியாது

உழல்கின்ற தொண்டர்பேதமை தீர்த்த இராமாநுசன்.

89. வைகுந்தம், வேங்கடம், மாலிருஞ்சோலே தன்னெம்

மாயன் வந்திருப்பிடம் இராமாநுசன்.

#### ் வரு வாடு மிக்கிரும் குடைக்கிரும் அத்யமூர்த்தி.

## ் ஸ்ரீஉவே. ஸத்யமூர்த்தி ஸ்வாமியின் பேருதவி.

ஆங்கிலபாஷையை அற்புதமாகக் கற்று மிகத் தெளிந்த ஸம்பிரதாய ஞானமும் பெற்று எழுதும் வல்லமையையும் ஈடுமெடுப்புமில்லாமல் பெற்றிருக்கின்ற பெரியார்களில் ப்ரீடிவே. S. ஸத்பரூர்த்திஸ்வாமி தற்காலத்தில் முன்னணியில் ரிற்பவர். னிடியில் வாழ்பவர். ஸதாசார்ய் ஸம்பந்தம்பெற்று ஸத்ஸம்பிரதாய ஸாரார்த்தங்களே கிஷ்களங்கமாக அறிந்தவரென்பது இப்பெரியார்க்குத் தனிச்சிறப்பு. பத்தெட்டு வருடங் களுக்கு மேலாகவே இந்த ஸ்வாமியோடு அடியேன் அடிக்கடி நேர்முகமாகவும் கடித மூலமாகவும் பழகிவருகின்றேன். இவருடைய ஆங்கிலாடையை உலகமெல்லாம் மெச்சு கின்றது. அடியேனுடைய பல வியாஸங்களே ஆங்கிலத்கில் மொழிபெயர்த்து உதவி பிருக்கின்றுர்: பேன்பேலம் உதவியருள உறுதி கூறியிருக்கின்றுர். **கேற்றைய** ஸ்ரீ ராமா நுஜனில் (212, 213ல்) "கம்மாழ்வாருக்ஸவமும் தேவப்பெருமாளுக்ஸவமும் " என்று மகுடமிட்டு அடியே னெமுதியிருந்த வியாஸத்தை இந்த ஸ்வாமி மிகவும் ரளித்து அதை ஆங்கிலமாக்கியருளியிருக்கின்ருர்: அதனே இங்கு அநுபவிக்க வேண்டுகின்றேன் ஆங்கிலமறிக்க அன்பர்களே.

## ON FESTIVALS OF THE LORD AND HIS DEVOTEES.

The eleven-day long festival of Nammazhvar, the chief of the Vaishnavite Saints and the Brahmotsavam of Lord Devaraja, both conducted recently by the Devarajaswami Devasthanam at Kanchi, went through without any hitch or hinderance, with all the customary pomp and pageantry befitting these annual celebrations Speaking about the festivals of the Deity, the Azhvars and the Acharyas, celebrated by the Vaishnavite world, all over, we are led to meditate on their respective roles, their interaction and their impact on the Vaishnavites.

As between the Lord, and the Azhvars and the Acharyas all of whom we adore and venerate, the Lord's Supremacy is, no doubt, unquestionable. And yet, He considers the Azhvars and the Acharyas, the God-intoxicated gnanies (65 real) as His own self and holds them dearest of all, seeing that they solely subsist on Godlove and are soaked in it all the time. Therefore it is, He has enlogised, in Sloka 34, Chapter IV of Bhagvad Gita' 'Tadviddhi pranipatena pariprasnena sevaya, Upadekshyanti te gnanam gnaninastatva darsinah', these sages the great seers = as the propagators of true knowledge of the self, shorn of all doubts and despair, discrepancies and deviations, which the frail human beings, choked with sins and ignorance, are heir to. The Azhvars and Acharyas do a good bit of a job in weaning away the sense-buried and earthbound commonalty, despair of even the Almighty Lord, and making them God-bound, a thing, which naturally compels the affectionate admiration of the Lord for these Divine Messengars. To put it frankly, but for the miraculous metamorphosis wrought by the Azhvars and the Acharyas, the Lord will be an unknown entity, sunk into oblivion. The manner in which Nammazhvar has turned to good account the very duds and riffraffs has well been brought out in the penultimate stanza of Mathura Kavigal's "Kanninun siruthambu" Why go so far? The perplexed mother who describes the peculiar conduct and behaviour of the religious fervom of her daughter (Nammazhvar) "Oorum nadum ulagamum thannaippol avanudaya pehrum thargalum pithatra" (Tiruvoimozhi 6-7-2) indirectly brings out the mass conversion effected by the Azhvar, making all and sundries throughout the length and breadth of the land, sing like him the glory of the Lord and recite His names as vociferously as he did. Likewise, Amudanar has highlighted, in his "Ramanuja Nootrandadi", the reclamation work carried out by Sri Ramanuja in making the people of this land, straying away from the lord, God-minded The marvellous interaction, rather interdependence between the Lord and the Azhvar-Acharyas and their mutual adoration fully explain our celebrating their festivals, stemming, as it does, from our adoration of all of them.

But then, we find that the festivals of the presiding Deity are being celebrated everywhere on a much grander scale and with greater eclat than those of the Azhvar-Acharyas. The question being asked by some is, why there should be a distinction of this sort, if as elucidated in the foregoing paragraph, there is mutual adoration between the Lord and the Azhvar-Acharyas, suggestive of our obligation to bestow on them the same degree of love and reverence - an interesting point for examination indeed. In the 432nd aphorism of 'Srivachana Bhooshanam', it has been argued that it would be possible for the disciple to recompense the Acharya, in an adequate measure, only if there were four vibhooties (there are only two vibhooties, (viv) Nitya vibhooti or Eternal land (High Heavens) and the Lila Vibhooti - the sportive universe, (subject to violent fluctuations) and two Gods - the idea being that any reward short of both the worlds and the lord God Himself will be inadequate and, therefore, in order to make a suitable reward, two sets of each would be necessary - an obvious impossibility. The very next choornika (433) goes to stress that only link with the Acharya sets us on the one-way traffic, leading exclusively to the final goal, unlike our bonds with the lord, which operate both ways, depending upon His modus operandi (viz) throwing us back again into the whirlpools and eddies of Samsara, solely guided by the credit and debit entries in the ledger account for our good and bad actions respectively, (sure enough, there will be far more of the latter than the former) or granting us 'Moksha' invoking His voluntary redemptive grace. Against this background of doubt and uncertainty it is now crystal-clear that the Acharya is even superior to god, from our point of view. The Acharya is, however, the Lord's gift to us. It is indeed a wonderful cyclic operation = the gift of an Acharya to us by the Lord and the Acharya's gift, in turn, of the Lord to us. The greater of the two gifts, namely, the Acharya, has thus come to us from this point of veiw, the Lord becomes the Superior benefactor. This at once iustifies the celebration of the Lord's festivals on a grander scale than those of the Azhwar - Acharyas. What an ingenious and interesting study.

Gwalior 16—7—66 } S. Satyamoorthi. S Amedanar lins bioblighted, in his "Remanula Noote

dudi", the reclamation work carried out by Sri Ramanuja id making the nacrale

interaction, rather interdenendence between the Lord and the Achvar-Acharons

# இதற்கு அதற்கள் இது அதற்கள் இது இதற்கள் இது அதற்கள் இது அதற்கள் இது அதற்கள் இது அதற்கள் இது இதற்கள் இத

#### ஸ்ரீ காஞ்சி P. B. அண்ணங்கராசாரியர்.

- (ச்லோகம்.) வேங்கடாசார்ய ஷஷ்ட்யப்தபூர்த்தி ஸ்மாரகபுஸ்தகம். விம்ருசர் ஷஷ்டிஸங்க்யாகவார்த்தாமாலாம் ஸமர்ப்பயே.
- (வெண்பா.) வேங்கடவர் வீங்குபுகழ் மேதினியி லோங்கிடவே தீங்கறுகற் செம்மொழிகள் சீர்த்திடவே—பாங்குடனே பேரருளா ளப்பெருமாள் பேரருளாற் பேசுகின்றேன் பாருலக முய்யப் பரிக்து.
- 1. நாம் காவ்யபாடம் வாசிக்கத் தொடங்கும்போது காளிதாஸருடைய ரகுவம்ச காவியத்தையே முந்துறமுன்னம் எடுத்துக்கொள்ளுக்குரும். அதில் முதல் சுலோகம் "வாகர்த்தாவிவ ஸம்ப்ருக்தௌ" என்பது. 'உபமா காலிதாஸஸ்ய' என்றபடி உவமை கொடுத்துப் பேசுவதில் நிகரற்றவராகப் புகழ்பெற்ற காலிதாஸ கவிவரர் தமது காவியத்தை உவமையிலேயே ஆரம்பம் செய்தார். 'நித்யயுக்தர்களான பார்வதி பரமேச்வரர் கீனத் தொழுகின்றேன்' என்று சொல்ல விரும்பேய கவி அவர்களின் நித்ய யோகத்திற்கு நிதர்சனங்காட்டப் புகுந்து "வாகர்த்தாவிவ" என்றிட்டது மிகவும் சுவைக்கத் தக்கது. 'சொல்லும் பொருளும் சேர்ந்திருப்பது போல' என்றதை நாம் ஊன்றி ஆராயவேண்டும். சொல்லும் பொருளும் ஒன்றைவிட்டொன்று பிரியாமலிருப்பன என்பதை நாம் அறியாமலில்லே. அறிந்த விஷயமும் ஒருவர் எடுத்துக் காட்டின பின்பே நமது நெஞ்சில் நன்ருகப் பதிகின்றது. காளிதாஸர் கொடுத்துள்ள அருமையான பல உவமைகளுள் இது மிகச்சிறந்ததென்று அடியேன் இளமையிலேயே கிரஹித்தது.
- 2. இதிலிருந்து நாம் உய்த்துணரத்தக்க விஷயமொன்றுண்டு. அதாவது, சொல் ஸுஷ்டுவாக இருந்தால்தான் அர்த்தம் (பொருள்) ஸுஷ்டுவாக அமையும்: பொருள் ஸுஷ்டுவாக இருக்கவேணும் என்பதாம். 'சோல் எப்படியிருந்தாலென்ன? பழக்கவழக்கங்களினுல் நமக்குப் பொருள்பட்டு விடுமானுல் சொற்களில் ஏற்றத்தாழ்வு இருந்தாலிருக்கட்டுமே. அதனுல் என்ன குடி கேட்டுப்போய்விடும்?' என்று சிலர் தர்க்கிப்பதுண்டு. இது விதண்டாவாத மெனப் படும். அறிவாளிகள் விவேகிகள் என்று பேர்பேற்றவர்கள் இங்ஙனம் சொல்லார்கள். மண்வெட்டியை மமிட்டியென்றும், திருமண் பேட்டியைத் திருமட்டியென்றும் ......... இங்ஙனே பல்லாயிரக்கணக்கான விகார வழக்குகள் உலகில் நடையாடுகின்றன. எழுதும் போது இந்தச் சொற்கின உபயோகிக்கலாகாதென்றும் ஸுஷ்டுவான சொல்வடிவங்

களேயே பெழுத வேண்டுமென்றும் எண்ணியிராதவர்கள் இல்லே. 'எழுதப் படிக்கத் தெரிந்தவர்கள்' என்று பேர்பெற்றவர்கள் கைபோனபடியெல்லா மெழுதாமல் அவதானத்தோடுதான் எழுதி வருகிருர்கள். உலகமெல்லாம் காணும்படியாக அச்சிட்டும் வெளியிடுபவர்கள் மிதந்த அவதானத்தோடுதான் எழுதுவர்கள் என்பதில் ஸந்தேஹ மில்லே. ஆணல், இருள்துயக்கு மயக்கு மறப்பென்கிற மனுஷ்ய ஸஹஜமான குற்றங் களுக்கு வசப்பட்டவர்கள் அவதானங்கொண்டும் பயனில்லாமற்போகிறது. அங்ய தாஜ்ஞான விபரீதஜ்ஞானங்களினுல் சிலபல சொற்களேத் தவருகவே யெழுதி வழக்கப் பட்டவர்கள் மேன்மேலும் அந்தத் திய வழக்கத்தையே அநுவர்த்திக்கச் செய்துகொண்டு போனுல் அது உலகுக்குத் தீங்காக முடியும். உபங்யாஸகர்களுக்குப்போல் எழுத்தரளர்களுக்கும் அடியேன் கெடுகாளாகவே உபகாரங்கள் செய்து வருபவனுதலால் இப்போது சில எழுத்தாளர்களுக்கு நன்கு உத்போதனம் செய்யும் முகத்தால் உலகுக்கு மஹோபகார மொன்று செய்ய முயல்கின்றேன். இந்த வியாஸத்திற்கு விலக்ஷணஜக துபகாரம் என்று மகுடமிட்டது ஸபலமாகவேணும்.

- சுத்தமான ஸம்ஸ்க்ருத பாஷையிலும் சுத்தமான தமிழ்ப் பாஷையிலும் சுலோகமாகவோ செய்யுளாகவோ வசனமாகவோ எழுதுமவர்கள் பெரும்பாலும் ஜாகருகர்களாகவே எழுதுவர்கள், எழுதுகிருர்கள். தமிழ் வசனமாகவே பெழுதுகையில் ஊடேயூடே ஸம்ஸ்க்ருத பதங்களேச் சேர்த்து எழுதவேண்டிய ரிர்ப்பந்த முள்ளவர்கள் சில தவருன வழிகளேக் கைப்பற்றி வருகிருர்கள். தமிழ்ப் பாஷையிலும் ப்ரஜ்னை யில்லாமல், வடமொழியிலும் விமர்சஸஹமான ப்ரவேசமில்லா திருக்க, வருகிரும், எழுதிவருகிரும் ' என்பதேகொண்டு தாராளமாக எழுத முன்வருகிருர்கள். 'இப்பவும் இவடம் கேஷமர்; அவடம் கேஷமத்தைத் தருவிக்கவும் ' என்றெழுதக் கற்றிருக்கிரேமே, எதையுமெழுதலாமன்ரே? என்று துணிக்தே காகிதமும் மசியும் தா விகையும் கைவசமுள்ளதென்று ங்கொண்டு எழுத முற்படுகிருர்கள். உணர்த்தினுலும் உணராட்டாக (அல்லது) அவத்தங்களே அகற்றிக்கொள்ள ஙினக்கவும் மாட்டாத பிடிவாதக்காரர் பலருண்டு: அன்னவர்களே கோக்கி நாம் எதுவும் எழுதமாட்டோம். கொண்டது விடாமை யென்கிற நீய குணத்திற்கு ஆளாகாமல், எம்பெருமானளித்த விவேக சக்தியை ஸபல மாக்கிக் கொள்ள விருப்பமுடையாரும் சிலரிருக்கக் கூடுமாதலால் அன்னவர்களே வியாஜமாகக் கொண்டு இந்த விலக்ஷண ஐ கதுபகாரத்தில் கைவைக்கிறேன். எம்பெருமானர் வேதார்த்த ஸங்க்ரஹக்தின் முடிவில் "ஸாராஸாரவிவேகஜ்ஞா: கரியாம்னோ விமத்ஸரா:, ப்ரமாணதக்த்ராஸ் ஸக்தீதி க்ருதோ வேதார்த்தலங்க்ரஹ:" என்றருளிச் செய்ததை நினப்பூட்டு இறேன்.
- 4. சில நாட்களுக்கு முன்பு அடியே ர ஸ்ரேபெரும்பூ தூர் விடைகொள்ள நேர்ந்த போது அங்கு ஸ்ரீ நக் பரமனம்ஸேக்யாதி எம்பார் ஜீயர் ஸ்வாமியை ஸேவித்து வார்த்தை யாடி விடை பெற்றுக்கொண்ட பின்பு ஸ்ரீகார்யஸ்தர் மூலமாக ஒரு புத்தகத்தைக் கொடுத்தனுப்பி இதைக் கடாக்ஷிக்க வேணுமென்று ரியமனம் தந்தருளியிருந்தார் ஜீயர் ஸ்வாமி. முகப்பில் ஸ்ரீ பார்த்தஸாரதி உபயநாச்சிமாருடன் ஸேவை ஸாதிக்கப்பெற்ற புத்தகமிது. இதில் சில பண்டிதர்கள் வெவ்வேறு விஷயங்களேப்பற்றி பெழுதிய

கியாஸங்கள் பிரசுரமாகியிருக்கின்றன. இன்னின்ஒரெழுதியவை யென்று காணும்போதே எழுத்தின் போக்கு இன்னபடி. யிருக்குமென்பது அடியேனுக்கு நன்கு தெரியுமாதலால் ஏடுகளேத் தள்ளிக்கொண்டே போம்போது சுகர்சுவைத்த வேதக்கனி யென்பதோர் வியாஸம் கண்ணில் பட்டது. இதை பெழுதினவரின் திருநாமமும் நவினமாகக் கண்டது. சைலி எங்ஙனே யுள்ளதென்று பார்ப்போமென்று அதணே வாசிக்கக் குதாஹலம் வாசித்தேன். முக்கியமாக இந்த வியாஸத்தை வியாஜமாகக் கொண்டே அடியேனுடைய இந்த விலக்ஷணஜகதுபகாரம் அவதரிக்கின்றது. அவரவர்கள் தங்கள் தங்கள் க்ருஹங்களிலே எதையோ சமைத்து உண்கின்றனர். அதில் உப்பு புளிப்பு கைப்பு காரம் கூறப் புறம்புள்ளார் முற்படுவதில்லே. நூற்றுக்கணக்காகவோ ஆயிரக்கணக் காகவோவுள்ள பெருமக்கள் உண்ணச் சமைத்தவற்றிலே சுவைக்கேடுகள் சொல்ல நேர்ந்தால் சொல்லித்தானுகவேண்டும். சொல்லுவது சடையற்காரர்களின் செயல் திருந்துவதற்காகவேயாகும். அதுபோல, பண்டி தர்களென்று பேர் சுமப்பவர்கள் எழுதும் வியாஸங்கள் அமையவேண்டிய அமைதியை அறிவிப்பது அவசியமேயாகும். \*ஸர்வதா வ்ய வஹர்த்தவ்யம் குதோ ஹி அவசகீயதா\* என்று பவபூ <del>ச</del>ி மஹாக**வி சொல்லி** வைத்தாரென்று கொண்டு அந்திகாரிகள் ப்ரவர்த்திக்கத் தகாதென்பதுதான் இந்த வியாஸத்தின் முழுகோக்கு. முன்னுரையாக இன்னமும் சில முக்கியமான வார்த்தைகளே விற்நாபக்கின்றேன்.

5. தமிழ் நூல்களில் ஸம்ஸ்க்ருதபதங்களேச் சேர்த்து எழுதுகிற ஸரணியை



வாசிக்க வெளகரிய முள்ளதன்ரேளிதில். அடியேனும் மணிப்ரவாள க்ரந்தங்கள் பலவற் ஏற்பும் இப்படியே தெலுங்குலியில் அச்சிடுவிக்திருக்கிறேன். நாளடைவில் பல ஸௌகரியங்களே யுத்தேசித்து முழுதும் தமிழ்விப்பிலேயே அச்சிடவேண்டியதாய் விட்டது. பெரும்பாலும் இந்த பத்ததியே க்ஷுண்ணமாய்கிட்டது. இப்போது விமர்சிக்க எடுத்துக்கொண்ட புத்தகமும் இத்தகைத்தே. இதில் ஸம்ஸ்க்ருத பதங்களேயெழுதும் வைகரியான து இவர்களுக்கு ஸம்ஸ்க்ருதபாஷையின் நரம்பே தெரியாதென்று தெரிவிக்க வேண்டிய சில்மையிலுள்ளது. இது ஸாமார்யமான விஷயமாயிருந்தால் அடியேன் இதை உபேக்ஷித்து சிற்பேன். அத்யர்தம் சோசநீயமாயிருப்பதால் ப்ரஸ்துதவ்யாஸுத்தையும், இதை யொட்டிச் சில வியாஸங்களேயும் விமர்சிக்கும் வ்யாஜேக உலகுக்கு உயர்ந்த உபகாரம் செய்யவேணுமென்றே துணிந்து முன்வருகின்றேன். ...

#### முன்னுரை முற்றிற்று.

- 6. ஸம்ஸ்க்ருத பதங்களேத் தமிழாக்கும் போதைக்கான நிபந்தனேகள் நன்னூ லென்னுமிலக்கண நூலில் உள்ளன. "இணேந்தியல்காலே யரலக்கிகரமும்" என்பது முதலான சில சூத்திரங்கள் செய்யுள் நடைக்கேயொழிய வசனநடைக்கு அவசியமற்றவை. அந்த விதிகளே வசனநடைக்கும் கொள்ளுகிரேமேன்றுல் தடுப்பாரில்லே. இலக்கண நேறியைப் பின்பற்றி இங்கு அடியேன் ஏதும் எழுதுகின்றிலேனென்பதைப் பண்டி தர்கள் திடமாகக் கொள்ளவேணும். ப்ரக்ருதம் அடியேனுடைய உத்போதனத்திற்கு இலக்கா யிருக்கின்ற பண்டி தர்கள் ஸம்ஸ்க்ருபதத்தின் உண்மை சில்யையே உணராது தவருக எழுதிவருகின்றுர்களேன்பதை சிருபித்துத் தெளிவு பெறுத்துவதே இங்கு விஷயம்.
- 7. இதிஹாஸ் புராணங்களே ஆராய வியாஸரால் ரியமிக்கப்பட்டிருந்த ரோமஹர் ஷணரின் அதீனத்தில் ஈடுபட்டிருந்தனராக முனிவர்களறுவரைக் குறிப்பிடுகின்ற 'சுகர் சுவைத்த வேதக்கனி' வியாஸகாரர் முதல்வரை திரய்யாருணியென்று எழுதுகின்ருர். இங்கு ஸம்ஸ்க்ருதபத ஸ்வரூபமென்னவென்று பார்க்கவேணும். இது தத்திதாந்த பதமென்பதை சாப்திகர்கள் அறிவர்கள். காடகச்ரு இயில் ''ப்லக்ஷோ தையாம்பாதி:'' என்ளு தப்பட்டு வருகின்றது. த்யாம்பாதியின் புதல்வர் தையாம்பாதியேன்பவர். அங்ஙனமே த்ர்பாருணியின் புதல்வர் த்ரையாருணியென்பவர். வையாகரண: என்பதை வய்யாகரண; என்றும். வையாளிகீ என்பதை வய்யாளிகீ என்றும், கையாயிக: என்பதை நய்யாயிக: என்றும் (கிம்பஹுகா?) வைசம்பாயுத; என்பதை வயிசம்பாயுத; எழுதுவார் பலருளரன்ளே? அன்னவர்களுக்குத் துணேவராயன்ளே இந்த பண்டி தர் த்ரப்யாருணியென்றெழுதுகிருர். இங்கு முதலெழுத்தில் அகாரம் கிடையாது, இரண்டா மெழுத்தில் யகாரத்வித்வம் கிடையாது—என்பதை இப்பண்டிதர் உணரவேணும். தாடீ பஞ்சகத்தில் ''த்ரய்யா மாங்கள்ய ஸூத்ரம் '' என்றிருக்கிறதேயென்று காட்டவருவரிவர். ரிகமாந்தமஹாகுரு**வ**ருளிய தசாவதார ஸ்தோத்ரத்தில் (த்ரிவிக்ரமாவதாரச்லோகே) **\*த்ரையக்ஷம்** மகுடம் புங்\* என்றவிடத்தில் (த்ரய்யக்ஷம்) என்று சில மேதாவிகள் அச்சிட்டிருப்பதையும் காட்டவரலாம். மருளின் மேன்மைதான் விளங்கும். இதை ரிறுத்திக்கொண்டு மற்டுருரு சொல் வடிவத்திற் செல்வோம்.
- 8. எழுதுகிருரிவர்—'' உலகமனத்தும் பிரமையின் தோற்றமென்று பேசும் மதம் எங்ஙனம் ஸ்ரீ பாகவதத்தில் இடம் பெறுமென்பதை ஒவ்வொருவரும் யோசித்துப்

பார்ச்க வேண்டும் " என்று. பல வித்வான்கள் கூடி ஆலோசித்துப் பார்த்தார்கள். உலகமெல்லாம் ப்ரமையின் தோற்றமென்றுதான் ஸ்ரீ பாகவதத்தில் அக்ஷரக்தோறும் இடம் பெற்றிருப்பதாகவும், வேறு எக்த மதமும் அதில் இடம் பெறவில்லே யென்றும் ஸக்தேஹகக்கமற சிஷ்கர்ஷித்தார்கள். [பிரமையின் தோற்றம்] இங்கு ப்ரடை பென்பது தெள்மொழியன்று, வடமொழியே யாகும். இதல் முதலெழுத்தை பவர்க்கத்தின் முதலெழுத்தாக சினத்துப் பிரயோகித்தாரா? நான்காமெழுத்தாக சினத்துப் பிரயோகித் தாரா? என்று வினவிஞல் இரண்டத்தொன்று சொல்லியாக வேண்டும். ப வர்க்க ப்ரதமா க்ஷரமாக நீணத்துப் பிரயோகித்தேனென்னில்; ப்ரமா என்னும் வடசொல் " ஆவீறுஜயும் " என்கிற கன்னூற்சூத்திர விதிப்படி ப்ரமை பென்று ஐகார வீற்றதாகப் பிரயோகிக்கப் பட்டதென்று தேறும்: ப்ரமா என்னும் வடசொல்லுக்கு யதார்த்தஜ்ஞான மேன்கிற பொருள் தவிர வேருரு பொருள் கிடையாதென்பது ஸம்ஸ்க்ருதஜ்ஞர்களறிந்ததே. **்**யதார்த்தம் ஸர்வவிஜ்ஞாகம்\* என்கிற பகவத் பாஷ்யகாரருடைய சிரவத்ய ஹ்ருத்யமான கொள்கைதான் இதர ஸகல வைதிக க்ரந்தங்களிற்போல ஸ்ரீ பாகவத மஹாக்ரந்தத்திலும் இடம் பெற்றிருப்பதாக வை திகவு லகம் முழுதும் வீனத்திருக்க, இந்தமதம் ஸ்ரீ பாகவதத்தில் எங்ஙனம் இடம் பெறுமென்று இப்பண்டிகர் எழுதியுள்ளதைப் பார்க் கையில் 'இவர்க்கு ஏதேனும் சித்த ப்ரமமோ?' என்றுதான் ரினேக்க வேண்டி யிருக்கின்றது.

- 9. இதற்குடேல், ப்ரமையென்பதில் முதலெழுத்து பவர்க்கத்தில் ப்ரதமமன்று; சதுர்த்தம்—என்று விவகைடி யென்பர். அப்படியொரு சொல் வடமொழியிலுமில்ல், தென்மோழியிலுமில்ல். ப்ரம: என்கிற ஸம்ஸ்க்ருத பதமுள்ளது. அது ஐகார வீற்றதாக ப்ரயோகிக்கப் படுவதற்கு ஒருவிதமான உபபத்தியும் கிடையாது. ஸ்வாமியெம்பெரு மாளர் வேதார்த்த ஸங்க்ர ஹோபக்ரமத்தில் ச்ருதிக்யாயபேதமாய் மோஹாதமோருபமான மதாக்தரத்தின் கொள்கையை அதுவதிக்கின்ற ச்லோகரத்னத்தில் "பரம் ப்ரஹ்மைவாஜ்கும் ப்ரம பரிகதம் ஸம்ஸரதி தத்" என்றருளிச் செய்தாரேயல்லது 'ப்ரமாபரிகதம்' என்ற ஸாதித்திருக்கவில்லே. பவர்க்க சதுர்த்தாதியான ப்ரமாசப்தம் ஸம்ஸ்க்ருத நூல்களிலும் ஸம்ஸ்க்ருதஜ்கு கோஷ்டியிலும் சசவிஷாணதுல்யமேயாகும். சதுர்த்த வர்ணஸ்தர்களில் சிலர் ப்ரமத்தை ப்ரமையன்று வழங்குவதுண்டு; அக்க வழக்கம் இக்கப் பண்டி தர்க்கு எங்ஙனே புகுக்கதோ அறியோம்.
- 10. இனி அடுத்த சொல்வடிவத்தில் புகுதும். இது மிகவும் அருவருக்கத்தக்கதும் அரியாயமுமானது. பலவாண்டுகட்கு முன் மறைந்த திருவயிந்திரபுரம் சேட்லூர் நரளிம்ஹாசாரியருடைய மருள்களில் இவர்க்கும் பங்குண்டு போலும். வேதாந்திகளின் வாக்கில் ப்ரஹ்மசப்தம் ஒருநாளேக்குக் குறைந்தபக்ஷம் நூறுதடவையாவது வெளிவந்து திரும். அச்சொல்வடிவத்தை உள்ளபடி க்ரஹிக்க ஆற்றலற்றவர்கள் வேதாந்திகளென்று பெயர் சுமக்கப் பாங்கில்லே. ச்ருதப்ரகாசிகையின் தொடக்கத்திலேயே ப்ரஹ்மசப்த மிஷ்பத்தி க்ரமம் காட்டப்படுகிறது. "பர்ஹதுதாதோ: மஙிர்ப்ரத்யயார்தத்வேரு விஷ்பந்தியாக்ஷரத்தின் மேல் சிஷ்பந்தஸ்ய ப்ரஹ்மசப்தஸ்ய " என்று. இதனுல் பவர்க்க த்ருதியாக்ஷரத்தின் மேல் ரேபமும் அகாரமும் சேர்ந்து முதிலைமுத்தாகிறது. அதன்பேறகு ஹகாரமகார அகாரங்கள்

சேர்ந்து இரண்டாமெழுத்துள்ளது. இதைத் தமிழில் எழுதினை ப்ரஹ்ம என்றல்லது வேறுவிதமாக எழுகத்தகாது. பொருளுண்மைக்குச் சேர்ந்த சப்தஸ்வருபத்தை யறியப் பெருதவர்கள் அறிய பாக்கியமற்றவர்கள் எப்படியுமெழுதலாம். தத்வஜிஜ்ஞாஸுக் களுக்கு உபகாரத்தைச் செய்யாதிருக்க முடியன் செய்யரினத்த உபகாரத்தைச் செய்யாதிருக்க முடியுமோ? தாராளமாகச் செய்கிறேன்.

- 11. இப்பண்டிகர் ப்ரக்ருத வயாஸத்தில் ப்ரஹ்ம சப்தத்தை நாற்பக்குமூன்று கடவை இடுக்குர். ப்ரஹ்மம், ப்ரஹ்மபரம், ப்ரஹ்மபாகம், ப்ரஹ்மமீமாம்ஸை, ப்ரண்மஜ்ஞானி, ப்ரஹ்மஸூத்ரம், ப்ரஹ்மர்ஷி, பரப்ரஹ்டம், ப்ரஹ்டவாதி, கிர்க்குண ப்ரஹ்மம். என்னுயிக்த பதங்கள் அஸக்ருத் விபரீதமாகவே பிரயோகிக்கப்பட்டுள்ளன. அதையெல்லாம் கணக்கிட்டே காற்பத்துமுன்றுதடவை யென்றெமுதினேன். அதிக மாயுமிருக்கும். இத்தின பர்யாயங்களில் ஒரு பர்யாயமாவது—தவறிப்போயாவது ப்ரஹ்ம என்று விழுந்திருக்குமோவேன்று பார்த்தேன். பிரும்ஹ என்றும் ப்ரும்ஹ என்று முள்ளதே தவிர ப்ரஹ்ம என்று கவறியும் விழுந்ததில்லே. வேதாத்யயந்தில் சிருடியில்லாத வர்கள் பாராயண கோஷ்டியிற்புகுக்து வாயில்வக்தபடி கிர்ப்பயமாய் கோஷிப்பதுண்டு; பெரும்பாலும் தவருகவே தத்தக பித்தக வென்று சொல்லிவரச் செய்தேயும் இடை பிடையே அவர்களேயு டுறியாமல் ருஜுவாகவும் வாயில் வந்துவிடும். அந்த ரீதியில் ஓரிடத்தி லாவது இவரையுமறியாமல் ப்ரஹ்ம என்று விழுந்திருக்குமோ வென்று ஆய்ந்து பார்த் தேன்; அக்தோ! அதுகாண அத்ருஷ்ட மில்லேயாயிற்றடியேற்கு.
- 12. ப்ரும்ஹ என்றும் பிரும்ஹ என்றும் மாறிமாறி பெழு இவருகிருரிவர். இதில் நான்கெழுத்துக்களுள்ளன. முதலெழுத்தொன்று தவிர மற்ற மூன்றெழுத்தும் அபத்தம் அவத்தம் அமைப்பத்தம். இங்கு (ரு) ஸர்வாத்மா அப்ரஸக்தம். (ம்) ஸர்லப்ரகாரத்தாலும் அப்ரஸக்கம். (ஹ்) ப்ரஸக்திலேசமுமற்றது. வடமொழியில் உபப்ர்ஹணம் என்ளுரு சொல்வடிவமுண்டு. அதில் ரு—ம்—ஹ என்கிற மூன்றெழுத்தும் தாராளமாகவண்டு. இவற்றுள் ரு என்பது உண்டா இல்ஸ்யா என்பது தனிப்பட்ட விசாரம். அதைப்பற்றி விவேகிகள் அவசியம் தெரிந்துகொள்ளவேண்டியதுண்டு. அதை மேலே விவரிப்பேன். ரு உண்டென்ற வைத்துக்கொள்வது. ஆக உபப்ர்(ரு)ம்ஹணமென்கிற சொல்லில் ரு—ம்—ஹ என்னுமிவ்வெழுத்துக்களுண்டேயல்லது ப்ரஹ்மபதத்தில் இவ்வெழுத்துக்கள் புக ப்ரஸக்திவேசமுமில்லே. ஏழேழ்பிறவி தவம்புரிந்தாலும் ப்ரஹ்மசப்தத்தில் இவ்வெழுத் த்க்களேப் புகுவிக்க முடியாது முடியாது முடியாதே. ஸம்ஸ்க்ருத பரிசயமுள்ளவராகக் காணப்படுகிற இவரும் இவரைப் போன்றவர்களும் இப்படியே பெழுதிக்கொண்டு போவதற்கு என்ன காரணமென்றுல், இவர்கள் ஸம்ஸ்க்ருதோச்சாரணத்திலுங்கூட ப்ரும்மம் ப்ரும்மம் என்றே சொல்லிவருகிற அஸப்யமான அபரிவார்யமான பழக்கந்தான் காரணம். அஇஉண் என்கிற (மாஹேச்வர) ஸூத்ரத்திற்கு அடுத்த ஸூத்ரத்தின் முதலெழுத்து இன்னதென்பது சாப்திகர்களுக்குத் தெரியும். அதை இங்கு நாம் எழுதிக் காட்டமுடி யளில்லே. ஏன் ? அது நமிழில் இல்லாமையால். அது அச்செழுத்தேயொழிய ஹல்லெழுத்தன்று. ப்ரஹ் ஸ், பரப்ரஹமம் இத்யாதி சப்தங்களில் அந்த அச்செழுத்துத் ஏறியிருப்பதாக இவருடையவும் இவருடைய ஜ்ஞாதிகளுடையவும் மருள். இல் லயாகில் இங்கே ரு எழுதுவதற்கு ஒருகாலும் கைவராது. க்ரந்தம் என்றெழுத

வேண்டும்போதும் (க்ருந்தம்) என்றே எழுதப் பயின்றவர்கள் இம்மஹாறுபாவர்கள். "வ்யாஸமஹர்ஷியும் வைஷ்ணவமும்" என்று மகுடமிட்டெழுதாரின்ற மற்குரு பண்டி தரும் ப்ரஹ்மபதப்ரயோகம் செய்துவருகிகுர். ஆனுல் அவர் ஸம்சயாத்மாவாக ரிற்கிருர். ஒருகால் (ப்ரஹ்ம) என்கிருர். மற்குருகால் (ப்ரம்ஹ) என்கிருர். (பக்கம் 18ல்) "ப்ரமஹ சூத்ரபதைச்சைவ" என்கிருர். குத்ரபதத்தில் அவர்க்கு மிக்க ஆவல் போலும். "ஸர்வஸ்ருஷ்டாரமீச்வரம்" என்கிருர். உத்திரம் உத்திராடம் உத்திரட்டாதி யென்று சில பாமரர்கள் வயவஹரிப்பதுபோல உத்திரமீமாம்யை என்கிருர். "எக்கக்க மெவ்வ சரிதே பணுமி கிம் எக்க எக்கஸ்ஸ்" என்கிற சாகுந்தலச்லோகமே சின்வுக்கு வருகிறது. (இவருடைய மருள்கள் மேலே விரிவாக விளங்கும்.)

- இதெல்லாம் அச்சுப்பிழையேயொழிய அறிவில்பிழை அணுவளவும் கிடையா தென்று ஏகாந்தத்திலே சிலரோடு சொல்லிக் கொள்ளுவர்கள், 'அச்சுப்ப்ழைகளேப்பற்றிக் கொண்டு ஆரவாரம் செய்கிருர் ' என்றும் சிலரோடு உசாவி க்ருதக்ருத்யராவர்கள், அச்சுப் புழையோ ஹல்லுப்புழையோ எல்லாம் விவேக்களுக்கு விசதுமாகும். இவர்க்குத் துணேயான மற்றொருவர் "தேசிகன் வளர்த்த உபயவேதாக்கம்" என்றெரு வியாஸ பெழுதியுள்ளார். அதில் விஷய விந்யாஸ க்ரமம் எத்தகைத் தெள்ளுல் —\*யஸ்யற்னான தயாஸிக்தோரகாதஸ்ய<sup>க</sup> என்றும் \* அகாத பகவத்பக்கு ஸிக்கவே\* என்றும் \* தயா**ஸிக்தோ!** பக்தோ!\* என்றும் \*பக்தாக் ஸகீக் குருக்\* என்றும் \*குருணை தத்தம் ப்ரதிபத்யா**திகம்\*** என்றும் \*அதிகஸ்யாதிகம் பலல்\* என்றும் சொல்லுகிறபடியே பாஷண்ட த்ரும்ஷண்ட தாவத்துரைராய். \*க்லதோயத் மத்யுள்தா வித்யுல்லேகேவ் பாஸ்வரா என்று <mark>பாஷ்யகா</mark>ரர் உதாஹரித்த சதபத ப்ராம்மண சாகாஸஞ்சாரியான தாபட்போப்சிஷத்தும் சொல்லி வைத்தது. அதேபோல \*ஸ்யாத் குவீர: கர்க்கடக:\* என்னப்பெற்ற வஜ்ரதண்டம் த்ரிதண்டமென்கிற \*பரிஹர மதுஸூதா ப்ரபக்கானென்னும் பரமலாத்விகர்களுக்கு எதிரில்லே யென்பு து ப்ரஸித்தம். இது ரெம்பவும் ப்ரஸித்தமான வீஷயம் ''...... இப்படியே ஓயாமல் செல்லுகின்ற உபக்யாஸமோ வ்யாஸமோ உண்டே அது இதுதான் என்னத்தட்டில்மே. இவர்கள் சப்தங்களேயும் ஸ-ூக்கிகளேயும் ஸ்ரீ ஸுூக்கிகளேயும் கொடேசெய்கிறவிதம் சொல்லத்தரமன்று. இவர் தம்முடைய வியாஸத்தின் முடிவில் "தேசிகன் மாதிரி" என்று தொடங்கிப் பத்தெட்டு வரிகள் எழுதியிருப்பது ரஸவத்தரம். ப்ரக்ருதம் எழுகவேண்டிய விஷயம் அது. அது வெகு அழகாக எழுதப்பட்டுள்ளது. எழுத சியபித்தவர்களின் மனேரதமும் பூர்த்திபெற்றது. அவ்வளவோடு சிற்பது அவ்வது அதைப் பன்னியுரைத்து ரிற்பது அழகியது. தலகாலில்லாத மற்ற விஸ்தரங்கள்—காடு பாய்ந்த கந்தைப்புராணங்கள் ஏ அக்கு? நிகமும் ஸம்வக்ஸரத்தின் பொரு**ளப்** பெறுவதற்குத் பெறுகபெறுக பேரின்பவெள்ளம் பெருகப் பெறுக கானே.
- 14. இவர் உதாஹரிக்கிற திருவாக்குக்களேல்லாம் வீபரீதம். வரிசையாகக் கேளுங்கள். ஸ்தோத்ர பாஷ்யத்தில் திருவாய்மொழியின் வைபவ பரமாக ஸ்வாமி ஸாதித்த ஸ்ரீ ஸ-அக்திகளே யேடுக்கிரர் "ஸர்வோபஜீவ்யை: உபப்ரஹ்மணே:" என்று முடிக்கிருர், ஸ்தோத்ரபாஷ்யம் எத்தனே பதிப்பேறியிருக்கிறது. ஒருபதிப்பிலாவது இந்த அபசப்தம் காணமுடியுமா? அபத்தப் பதிப்பு என்று கழிக்கப்படும் பதிப்புகள் சில

வுண்டே; அவற்றிலாவது காணமுடியுமா? முந்தின பண்டி தர் உபப்ர்ம்ஹண பதத்தில் மருள் கொண்டி வரென்று மகிழ்க்கிருக்கேன். அக்க மகிழ்ச்சியையும் தொலேக்கிருரிவர் ப்ரஹ்ம சப் தத்தில் எந்த மூன்றெழுத்துக்கள் இருக்கவேண்டுமோ, எந்த மூன்றெழுத்துக் களே அந்த பண்டிதர் தள்ளினரோ, எந்த மூன்றெழுத்துக்கள் இங்கே புகுவதற்கு ப்ரஸக்கியே யில்ஃயை அந்த (ர ஹ். ம.) முன்றெழுத்துக்களே இவர் இங்கே புக விடுகிருரந்தோ! இப்படி தேசிகன் ஸாகித்ததாக அவர் திருமுடியிலேற்றி வைத்தார். ப்ரேரிதாரஞ்ச மத்வா\* என்னுரு வாக்யத்தை உபரிஷக்தில் \*ப்ர்(ரு)தகாத்மாகம் ஸம்யுக்தாக்ஷரமன்று: [ப்ரத்யக்ஷம் ப்ரலாபம் முதலேழுத்து பெடுக்கிருர். இதல் ஸம்யுக்தாக்ஷரமாக ப்ரமித்து இத்யாதிகளில் முதலெழுத்துப்போலன்று.] அதை ்ப்ரதகாத்மாகம் \* என்றதோடு கில்லாமல் " ஸேவ்யத்வாதீர் தசார்த்தார் '' என்கிற தேசிக



திவ்ய ஸூக்தியை அகவஸரமாக உதாஹரித்து, தான் மருண்ட ப்ரதக் பதத்தை அதிலும் புகுத்தி ஞர். இதனிடையில் "சேர்ப்பாரைப் பக்ஷிக ளாக்கி என்கிற ஆசார்ய ஹ்ருதய ஸ்ரீ ஸூக்கியி லும் இவ்வர்த்தம் காணலாம் " என்கிருர். இவர் தாம் கண்டவராயிருந்தால் இங்கு பெழு தியிருக்கவேணுமென்னில்: "சேர்ப்பாரைப் பக்ஷிசனாக்கி இத்யாதி ஹ்ருதய ஆசார்ய ஸ்ரீ ஸூக்தியைத் திருவுள்ளத்திலே கொண்டு ஸ்வாபி தேசிகனும் \*தேசிகாஸ் தத்ர தூதா:\* என்றருளிச் செய்தார் " என்றேழு தியிருக்க தேசிக திவ்ய ை இக்தி யநுபவும் வேண்டும். செய்து போருகிற பிரகரணத்திற்கு இப்படி யேழு துவதன்ளே பொருக்தும். "பாஞ்சால தேசத்து ராஜாவின்; பெண்ணுன் " என்று தொடங்கியும், "எம்பெருமான் விஷயத்தில் தமிழ்ப்பாணையால் பாடுவது " என்று தொடங்கி யும் தேசிக திவ்ய ஸுக்தியின் பொருளாக இவரேழு தியீருப்பவற்றையும் " திருவாய்மொழி

யின் ஈம்பிள்ளே வியாக்கியானத்திலிருந்து தேசிகன் ஸங்க்ரஹித்தருளினர் '' என்றெழுதி யிருக்கவேண்டும். அதுவன்ருவுண்மை. அத்தகைய ப்ராமாணிக பத்ததி எங்கிருந்து வரப்போகிறது ? அது கிடக்க.

15. ஆழ்வார்களிடத்திலும் அருளிச் செயல்களிடத்திலும் ப்ராவண்யத்தை எறிட்டுக் கொள்ளத் தொடங்கின (அல்லது) அபியிக்கத் தொடங்கின நவீனர்கள் \*செய்யதமிழ்மாலேகள் நாம் தெளியவோதித் தெளியாத மறைசிலங்கள் தெளிகின்ரேமே யேன்றல்லவா நம் தேசிகண் ஸாதித்திருப்பதென்று சொல்லி ஆனந்த பாஷ்பத்துக்கு அரைபலம் மிளகு கதையாய் பாஷ்பம் விடுவதுண்டு. '' எந்த தமிழ்மாலேகள்க் கொண்டு எந்த தெளியாத மறைசிலங்களேத் தெளிந்தார் ஸ்வாமி" என்று இவர்களேக் கேட்டாலோ

வாய் திறக்க வழியில்லே. அது எப்படியாவது தொலேயட்டும். இந்தப்பாட்டை நவீனர்கள் அதிகமாகக் கையாள்வது வழக்கம். அதுவும் அடியேனுடைய உபக்யாஸங்களில் கேட்டும் வியாஸங்களில் கண்டுமேயென்று சபதமிட்டுச் சொல்வேன். இந்தப் பண்டி தரும் இதைக் கேட்டிருக்கிருர். இதை ப்ரக்ருத வியாஸத்தில் உதாஹரிக்க ஆசைகொண்டார். செய்யதமிழ் மாலேகனென்பதை விட்டிட்டு "செய்யதமிழ் மறைகள் நாம் தெளியவோதி" என்று காட்டுகிருர். இப்படியொரு பாடமிருப்பதாக எங்கேனும் கண்டதுண்டோ? கேட்டதுண்டேர்? கை போன போக்கெல்லாமெழுதி விட்டால் காண்பாரார்? கேட்டதுண்டேர்? கை போன போக்கெல்லாமெழுதி விட்டால் காண்பாரார்? கேட்பாரார்? ஏசுவாரார்? பேசுவாரார்? என்பதன்ரே இவர்களது எண்ணம். உண்மை என்ன தேறுகின்றதென்ருல், இவர் கள் எதையும் குருமுகமாகக் கேளாமல் \*பத்ரேக்ஷிதோ வா.....யத்ருச்சாச்ருத ஏவ வா\* என்னும்படியே யரத்ருச்சிகமாகக் காதில் விழுந்தவற்றையே தப்பும் தவறுமாகக் கொண்டு ப்ரவசனலேகனங்கள் பண்ணிப் போருகிருர்களென்பதொன்றே தேறிநிற்கும்.

- 16. அதென்? தமிழ்மாலக சென்னுமதிற்காட்டிலும் தமிழ்மறைகளென்னுமது கிறந்த சொல்தானே; திவ்ய ப்ரபந்தங்களே வெறும் சொல் மாலயாகக் கொள்ளாமல் மறையாகக் கொள்வது விசேஷந்தானே; \*தந்தலைம்வத்ரைம் தந்தலைம்வத்ரைமென்றும் தமிழ்ப்பாட்டென்றும் சொல்லிக் கொண்டிருந்தவர்களின் வாக்கில் தமிழ்மறையேன்று வந்தால் இதைச் சீரும் கிறப்புமாகக் கொள்ளவேண்டியிருக்கப் புறிப்பானேன்? என்று கேட்கக் கூடும். நன்னூலாகியியர் "முன்னூர் மொழிபொருளேயன்றி அவர் மொழியும் போன்னே போல் போற்றுவம்" என்று கூறியிருப்பதை நீனப்பது. "ப்ரணுமம் லக்ஷமணமுகி: " என்றதைகிட்டு \*ப்ரணுமாந் லக்ஷமணமுகி: "ப்ரதிக்ர்வற்ணுது மாமகாந் என்பதும், ஹயக்ரீவஸ்தோத்ரத்தில் "ஸமேதிஷீர்ந் தவ்பாதபத்மே ஸங்கல்படுந்தாமண்ய: பரணமா: " என்ற பஹ் தவத்தை யெடுத்துக் காட்டுவது முண்டோ? "கமப்யாத்யம்\* என்பது நன்குமில்லே, \*விஷ்ணுமாத்யம் குரும் வந்தே\* என்று திருத்தவேணும்—என்பாருண்டோ? இது கிடக்கட்டும்.
- 17. பெரிய விஷயமொன்று கேளீர். ஸ்ரீ பாஷ்யாதகாரிகள் [வேதாந்திகள்] அதிக மாகக் கையாளுகிற உபகிஷத்வாக்யம் எதுவென்ருல் \*ஸதேவ ஸோம்ய இதமக்ர ஆளீத்\* என்பதே. ஸ்ரீ பாஷ்யத்தில் ஸ்வாமி அதிகமாக உதாஹரிக்கிற வேதாந்த வாக்யங்களுக்கு அடியேன் கணக்கெடுத்து, \*ஸர்வம் கல்விதம்\*ஸத்யம் ஜ்ஞாரம்\*தத்த்வமனி\*ஸதேவ ஸோம்ய\* இந்த நான்கு வாக்யங்களே அடிக்கடி உதாஹரிக்கப் படுமவை யென்றும், இவற்றினுள் \*ஸதேவ ஸோம்ய\* என்பதுதான் மிக அதிகமாக உதாஹரிக்கப் படும தேன்றும் ஸுவ்யக்தமாக எடுத்துக் காட்டியுள்ளேன் அடியேனுடைய ஸ்ரீ பாஷ்யப் பதிப்பில், உண்மையில் இந்த வாக்யம் வேதாந்த விசாரத்தில் தணேயானதென்பதை வேதாந்திகள் அறிவர்கள். இந்த வாக்யம் வேதாந்த விசாரத்தில் தணேயானதென்பதை வேதாந்திகள் அறிவர்கள். இந்த வாக்யத்தின் உண்மையானவடிவத்தை குருகுல க்லிஷ்டர்கள் மட்டுமே தெரிந்து கொண்டிருப்பர்கள். லோகத்தில் 'ஸோம்ய' என்கிற பதம் அப்ரளித்தமாய் 'ஸௌம்ய' என்பதே ஸுப்ரனித்தமாயிருப்பதால் 'ஸதேவ ஸோம்ய' என்றே பண்டித பாமரவிபாகமற வேதாந்த பண்டிதம் மந்யர்கள் சொல்லி வருவது. அழகான அப்பா! என்று வியாக்கியானமும் பண்ணுவர்கள். இது ஸுப்ர னித்த வருவது. அழகான அப்பா! என்று வியாக்கியானமும் பண்ணுவர்கள். இது ஸுப்ர னித்த

- மான விஷயம். இந்த பண்டி தர்க்கு அந்த பரம்பரையேயாயிற்று. ஸக்ருத்தாணுல் அச்சுப் பிழையாயிருக்கலாமென்று விட்டிடுவேன். இவர்களின் அபத்தங்களெல்லாம் ஸக்ருத் தன்று, அஸக்ருத். இந்த (ஸௌ) அபத்தத்தை பக்கம் 67லும் 69லும் காணலாம். அந்யத்ராபி காணலாம். ஸோம்யி என்பது \*ஸதேவச்ரு தியில் மட்டுமன்று; மற்றும் பலவற்றிலும் சேர்ந்து வருவது. எங்கும் இவர்களுக்கு மருளே.
- எழுதிக்கொண்டு போம்போது அடியேனுக்கு நினேவுக்குவந்த 18. தொன்றையும் மறைத்திடாமல் எழுதுகிறேன். பெரிய திருமொழியில் திருநறையூர்ப் பாசுரமொன்றில் (6-7-4.) \*மேன்மலர்மேல் களியாவண்டு கள்ளுண்ணக் காமர்தென்றல் அலர்தூற்ற, எளிர்வாய்முல்லே முறுவலிக்கும் ஈறையூர்கின்ற கம்பியே\* என்றவிடத்துப் நுட்பமாக வருளிச்செய்ததொரு சுவைப்பொருளே அடியே பெரியவாச்சான்பிள்ளே **துடைய திவ்யார்த்ததிபிகையில் விவரித்** தெழுதியிருக்கின்றேன். மூலத்தில் 'கள்ளுண்ண– அலர் தூற்ற-முறுவலிக்கும் ' என்றவற்றில் என்ன இருக்கிறதென்று போய்விடாமல் ஆழ்ந்து பார்க்கவேணும். திருநறையூரின் சோலேவளம் சொல்லுகிறதிங்கு, ஒரு பக்கத்தில் வண்டுகள் களித்து மதுபானம் பண்ணுவதும், மற்டுருரு பக்கத்தில் தென்றல் காற்று வீசி யுதிர்த்துத் தூற்றுவதும், இன்றெரு பக்கத்தில் முல்லேப்பூக்கள் மலரத் தொடங்குவதுமாயிருக்கின்ற தென்று சோலேயின் கிலமை சொல்லியிருக்கின்றதத்தனே. இங்கே சொற்சேர்க்கை அமைந்த அழகு அற்புதம். [கள்ளுண்ண—அலர் தூற்ற— **முறுவலிக்கும்.]** வண்டு கள்ளுண்டதாம். தென்றல் அலர்தூற்றிற்ரும். ഥരായ முறுவலித்ததாம். இதிலிருந்து ஸ்புரிக்கு மதுகேளிர். வண்டு என்று ஒரு ஸ்ரீ வைஷ்ண வளச் சொன்னபடியாய் அவன் ஏதோ விதிவசாத் மதுபானம் பண்ணிவிட்டான். அகைக் கண்ட (தென்றலென்கிற) ஒருவன் 'இன்னுன் மதுபானம் பண்ணினுன்' என்று நாட்டிலே அலர்தூற்றப் புறப்பட்டான். இவ்விரண்டையுங்கண்ட (முல்லே யென்கிற) ஒரு ஸாத்விகன் 'ஏதோ விதிவசத்தால் ஒருவன் மதுபானம் பண்ணிவிட்டால் அதைப் பற்றி இப்படியும் ஒருவன் அலர்தூற்ற வேணுமோ? இவ்விருள் தருமாஞாலத்தில் இது ஹைஜந்தானே பென்று வாளாவிருக்கலாகாதோ வென்று தனக்குள்ளே சிரிக்கிருனும். எப்படிப் பட்டவனுக்கும் தவறுசெய்ய கேர்க்துவிடுவது இயல்பென்றும், அதைப்பற்றிப் பழிதூற்ற நேருவதும் இயல்பென்றும், இதுவொரு ப்ரமாதமா? இதை ப்ரகடனம் செய்ய வேணுமாவென்று கில மஹான்கள் கீணப்பது முண்டென்றும் உலகரிதியை யுணர்த்தின படியாகின்றதென்று பெரியவாச்சான்பின்னே ஸூசிப்பித்த விரோதார்த்தம்.
- 19. இவ்வடைவிலே, சில குருகுல விமுகர்கள் தப்பும் தவறுமாக எழுதி விட்டால் அதற்கு இவ்வளவு ப்ரக்க்யாபனம் அவசியமோ வென்று சிலர் கருதலாம். அவர்கள் இந்த வியாஸத்தின் மகுடத்தை மறவாமல் மதியிற்கொள்ளவேணும். இங்ஙனே அந்தபரம்பரையில் தொடர்ந்து வருகிற அவத்தங்களே அகற்றுவதில்தான் முக்கிய நோக் கேன்று கொள்ளவேணும். இவ்வகையில் ஆயிரக்கணக்கான உபகாரங்களே உலக மடைந்திருக்கின்றதடியேனுல். கீழே யெடுத்துக் காட்ட சேர்ந்த சேட்லூர் நரனிம்ஹா சாரியரென்பவர் தமது ஷஷ்டி பூர்த்திவரையில் நரனிஹ்மாசாரியரென்றே எழுதிவந்தார்; 'கவிதார்க்கிக னிஹ்மாய ' என்றெமுதியே காலங்கழித்து வந்தார். அவருடைய நூற்றுக்

கணக்கான அஸம்பத்தங்களே பெடுத்துக்காட்ட கேர்ந்தபோது இதையுமெடுத்துக் காட்டினேன். க்ஷாமணபத்ரிகையோடு உய்ந்து போஞர். \*உலகில் திருந்தாதார் தம்மைத் திருத்திய மாறன் போலே உலகைத் திருத்தவந்தாயோ நீ? என்பார்க்கு ஆம் என்றே விடையளிப்பேன். ஆஸ்தாமேதத் ப்ராஸங்கிகம்.

- 20. ச்ருதிதிஹாஸ் புராணங்களிலோ தேசிகாத்யாசார்ய ஸூக்திகளிலோ முறைபே பரிசயம் பண்ணுமலும், முக்கிய ராக தேகிக திவ்யஸு உக்திகளே உள்ளபடி யுணராமலும் அவற்றை அங்கபங்கம்செய்து விஷயப்ரதானம்செய்ய முன்வருகிருர்களே, அதுவன்ரே ஆச்சரியம்! அடியேனிடத்தில் பரமகருணேகொண்ட வேதாந்தவாசிரியர் இவரையும் இவரைப் போன்றவர்களேயுங்கொண்டு ' இப்படியெல்லாம் எழுதுகிக்கிரு ரென்பது உண்மை. பொன்னேபோல் போற்றத்தக்க முன்னேர் மொழிகளே உதாஹரிக்க வேண்டுமிடத்து பயபக்திகள் வேண்டாவா? ஜாகருகதை வேண்டாவா? எதுவும் ஆசார்ய முகே க்ருஹீதமாகவில்ஃயென்பதும் கண்டபாடத்தில் இல்ஃபென்பதும் தெரிந்திருக் இங்குமங்கும் கேள்வியில் காதில்விழுந்த வசனங்களே, பலர் காண நேரும் கின்றது. வியாஸங்களில் உதாஹரிக்க சினேக்கும்போது மூலநூலேக் கண்ணுல்கண்டும் கையில் வைத்துக்கொண்டுமன்ளு எழுதவேண்டும். ஒரு பஹான் பெருமாள் திருமொழி உபர்யஸிக்கிருர்; \*அன்னணேய பொற்குவடா மருந்தவத்தளுவேனே\* என்றவிடத்து விசேஷமாக ஸாதிக்கிருர். அதை அரைகுறையுறக்கத்தோடு கேட்டுக்கொண்டிருந்த வொருவர் "அன்னஃனய பொற்குவடாம் அனக்தபத்மகாபேனே" என்ற ப்ரஸங்கம் செய்யத் தொடங்கி, குலசேகராழ்வார் அனந்தபத்பநாபனேப் பாடவில்லேயென்று யார் சொன்னது, இப்படியன்ளு பாடியிருக்கிருர்—என்று அட்டஹாஸம் செய்கிருர். அதே கதையல்லவா இதெல்லாம். இது ரிற்க, age to martine there mayin again
- 21. இந்த பண்டி தருடைய இந்த வியாஸத்தினை ஒரு விவாதம் தீர்ந்தொழிந்தது. அதாவதென்னென்னில்: தேசிகன் திருவாய்மொழிக்கு வியாக்கியான பாக ரிகமபரிமள மென்று அத்புதமான க்ரந்தமொன்று ஸாதித்திருந்தாரென்றும், அதில் எல்லா வியாக்கியானங்களும் கண்டிக்கப்பட்டொழிந்தனவென்றும், ஆணல் அது லுப்தமாய்ப் போயிற்றென்றும் ஒரு வகுப்பினர் சொல்லியும் எழுதியும் வருவதுண்டே, அதைக் கண்டித் தொழித்தாரிவர். எங்ஙனேயென்னில்; (பக்கம் 69ல்)

"தேசிகன் நிகம்பரிமலமென்று மிக விரிவான வியாக்யானம் அருளிச்செய்தாரென்றும் அது லுப்தமாய்விட்டதென்றும் சிலர் சொல்லுகிருர்கள். தேசிகனிடத்தில் ஸ்ரீ வைஷ்ணவர்கள் சென்று எல்லா க்ரந்தங்களுக்கும் அத்யத்புதங்களான வியாக் யானங்களே இயற்றுகின்ற தேவரீர் திவ்யப்ரபந்தங்களுக்கும் ஒரு அத்யத்புதமான வியாக்யானம் இயற்றவேணுமென்று பிரார்த்தித்ததாகவும், அதற்கு தேசிகன் சோழியுன் யாவற்றையும் சுவைத்துவிட்டான், நமக்கு சக்கையே காணுமுள்ளது என்றருளிச்செய்ததாகவும் சிலர் சொல்லுகிருர்கள். இங்கு சோழியனென்பதால் பெரியவாச்சான்பிள்ளேயைக் குறிப்பிட்டாரென்று கொள்கு, பரமகாருணிகரான பெரியவாச்சான்பிள்ளே நாலாயிர திவ்யப்ரபந்தத்திற்கும் வெகு அழகான மதுரமான கம்பீரமான வியாக்கியானத்தை அருளிச்செய்திருக்கிறபடியிணுலே நாம் அதற்கு உரை இயற்றவேண்டிய அவசியமில்லே என்று ஸாதித்தார் என்பதே அவ்வாக்யத்தின் கருத்து."

என்றெழு இயுள்ளாரிவர். 'அப்படி கிலர் சொல்லுவர், இப்படி கிலர் சொல்லுவர்' என்றெழு இனேனேயொழிய எனது முடிவாக ஒன்றுமெழு திற்றிலேனேயென்பர். அப்பய தக்ஷிதரை ஸ்ரீ ராமாயண வியாக்கியானமெழு தும்படி வேண்டிக்கொண்ட கிலர்க்கு அவர் இறுத்த விடையை இவர் இங்கேகொண்டு கூட்டினதே போதுமானது.

22. இவருடைய வியாஸத்தின் முடிவில் ஒரு விரோதம் கேண்மின். "ப்ரபந்த சாரமென்கிற அக்புதமான ப்ரபர்தரத்னத்தில் "ஆழ்வார்களவதரித்த நாள் ஊர் திங்கள் அடைவு திருராமங்கள் அவர்தாம் செய்தவாழ்வான திருமொழிகள் அவற்றுள் பாட்டின் வகையான தொகை இலக்கம் முதலியவைகளே மிக ஸ்பஷ்டமாக கிருபித்து....... பரமோபகாரமாகும் " என்றேழு இயுள்ளார். வ்யவஸ்கை செய்தது ஆயிரத்துத் தொள்ளாயிரத்தறுபத்தாருமாண்டிலுமா இப்படியெழுதும் மேதாவி மஹான் இருக்கிரு ரென்று மிக வியக்கிரேம். ஸர்வார்த்தளித்தியில் <sup>க</sup>மரீசிகாம்பளி ஸ்நாத: கபுஷ்பக்ருத சேகர:, ஏஷ வந்த்யாஸுதோ யாதி சசச்ருங்க தநுர்த்தர:\* என்டுருரு ச்லோகம் காட்டி யுள்ளார் ஸ்வாமி. இது ஸ்வாமியின் ஸ்வகீயகாரிகையோ? அல்லது உதாஹ்ருதவசனமோ? அறியேன். எப்படியாணுலென்ன? ச்லோகம் பரமாத்புதம். அந்த வந்த்யாஸு தன் கங்கை யழுனே காவிரி தாமிரபரணி முதலான ஸகல புண்ய தீர்த்தங்களிலும் ஸ்னுனம் பண்ணினவனும். ஆனல் மரீசிகாம்பஸ்ளில் மட்டும் நீராடப் பெற்றதில்லேயென்று குறையுற்றிருந்து அந்த தீர்த்தத்தை ஈாற்றிசையிலும் தேடித்திரிந்து பெற்றுக் குடைந்தாடிளுளும். அன்றியும் 'எல்லாப் புஷ்பங்களேயும் சூடியிருக்கிறேன், கபுஷ்ப பொன்றுதான் இதுகாறும் கிடைக்கவில்லே, அதுவும் இன்று கிடைத்துவிட்டது' என்று அதையும் பெற்றுச் குடினுனம். சசவிஷாணத நுஸ்ஸையும் ஸம்பாதித்துவிட்டேனென்று அதையும் கையிலே தாங்கிக்கொண்டு பீரபந்தசாரம் பாடிக்கொண்டே போகிருனும். சொல்லுவர்கள் வெளகிகர்கள் "ைப்ரீம் கோர்ட்டிலும் சென்று அலம்பிக் கவிழ்த்தான வயவஹாரத்தை இன்னமும் கிளப்புவதுண்டோ?'' என்று. கிளப்புவதும் ஒருவகையில் உபகாரமே. மஹோபகாரமே. ஸ்வாமி ஸ்ரீ பாஷ்யத்தோடு <del>ரிற்கவில் ஃபே: தீப்ஸாரங்களு மன்றே</del> அருளிச்செய்தார். ஸம்சேடிப ருசியுடையார்க்கு தெளிவிக்கவேணுமென்று குதூஹலம்போலுமிவர்க்கு. ஸாரமாகவெடுத்துக்காட்டித் அப்படியே செய்வோம். ஸ்ரீ பாஷ்யத்தில் ஸப்தவிதாநுபபத்தி கெட்டமென்று ஒன்றுண்டு. அதை ஒருபுடை யொத்திருக்கவல்ல ஏழு விஷயங்களே இங்கு உபஹரிக்கின்றேன்.

### ப்ரபந்தலார ஸப்தவிதாநுபபத்திகள்

- 23. (A) ஆழ்வார்ஸ்ரீஸு உக்திகளே அருளிச்செயலென்றும் திவ்யப்பிரபந்தமென்றும் வழங்காமல் பிரபந்தமென்று வழங்குவது திவ்யப்ரந்தத்வேஷிகளாளு! திரளிலே தோன்றியது. அது பிறகு பைமானியர்களான வைணவர்களின் வாக்கிலும் புகுந்தது. பூருவாசாரியர்கள், விசிஷ்ய ரிகமாந்த மஹாகுரு பிரபந்தமென்று ஒருவர் சொல்லக் காதால் கேட்டாலும் மாய்ந்து போவரே. இக்காலத்திரையுக் தம்முடைய திவ்யப்ரபந்தத்வேஷத்திற்கும், பூர்வாசார்ய வித்வேஷத்திற்கும் சாச்வதலுபத்வதுமாக ப்ரபந்தரகைஷ்பென்று பெயரிட்டு எழுதி வரும்படியான அவத்யம் தேதிகனிடத்தில் ஏறுமா; எங்ஙனே யேறும்? ஒருகாலும் எருது.
- 24. (B) ஸ்வாமி வரைந்தருளின் குருபரம்பராஸாரத்தில் ஆளவந்தார் முதலான ஆசார்பர் கனின் ப்ரஸ்தாவத்தில் ''இவரருளிச் செய்த ப்ரபந்தங்கள்'' என்று அஸக்ருத் ஸாதிக்கிருர். எம்பெருமாளுர் ப்ரஸ்தாவத்தில் ''திருவாய்மொழி யோதிஞர்'' ''திருவாய்மொழிக்கு அர்த்தம் கேட்டருளிஞர்'' என்றே ஸாதித்திருப்பதைக் காணலாம். இப்படிப் பட்ட மஹாசார்பர் ப்ரபந்தலார மென்று பெயரிட்டு ஒரு ப்ரபந்தம் பண்ணிஞரென்கை அதுவதிக்கவும் தகாததே. இது வெளிவ்யவஹாரங்களோடு சின்முலும் பாதகமில்லே. ''வே தா ந்த குரு மொழிந்த ப்ரபந்தசரரம்'' என்று நூலினுள்ளும் நுறைந்திருப்பது மிகவும் அருவருக்கத் தக்கதன்றே. இச்சுறு விஷயத்தை யாராயவல்ல விவேக்களில்லேயா?
- 25. (C) எந்த ப்ரபந்தத்தின் எந்த விதமான ஸாரம் இதில் எந்த பாட்டில் பொறித்திருப்ப தென்று கேட்டாலோ வர்ஷசத மானுலும் விடையிறுக்க முடியாது. ஸ்வாமி ரஹஸ்பத்ரய ஸாரமென்றும், ஸாரஸார மென்றும், த்ரமிடோப ரிஷத்ஸார மென்றும் கில ஸாரநால்கள் ஸாதித் திருக்கிருரே. இவற்றில் ஏதேனும் கேள்வி பிறப்பதுண்டோ? ரஹஸ்பத்ரயத்தின் ஸாரப் பொருள்களேக் கொண்டது ரஹஸ்பத்ரயஸாரம்: அந்த ஸார க்ரந்தத்தின் ஸாரம் கொண்டது ஸாரஸாரம். த்ரமிடோப ரிஷத்தான திருவாய் மொழியின் ஸாரங்கொண்டது த்ரமிடோப ரிஷத்ஸாரம். மற்றும் அருளாளப் பேருமானேம் பேருமானுர் நடாதூரம்மாள் முதலானருடைய ஞானஸாரம் ப்ரமேய ஸாரம் தத்வஸாரம் முதலிய க்ரந்தங்களின் திருநாமங் களிலும் விசாரம் தோன்ற ப்ரஸக்தியே கிடையாது. திவ்யப்ரபந்தார்த்த விசாரலேசமுமற்ற சுவடிக்கு ப்ரபந்தசார மென்று ஒருகாலும் ஸ்வாமி பெயரிட மாட்டரென்ருல் இதை மறுக்க நினேப்பவர்களா தேகிக பக்தர்கள்? ஹாஹா! என்ன காலக்கொடுமை!
- 26. (D) சிலர் ''ப்ரபந்தங்களின் ஸாரமான வகை தொகைகளே வெளியிடும் நூலாகை யாலேப்ரபந்த சாரமெனப் பெயரிட்டிருக்கலாம்'' என்று சோதிடம் சொல்லுவதுண்டு. சாரீரகம் மாம்ஸையில் இத்தனே அத்பாயங்கள் இத்தனே பாதங்கள் இத்தனே ஸூத்ரங்கள் இத்தனே யதிகரணங்கள், இதை இன்னரியற்றினர்—என்று இவ்வளவே விவரித்து ஒருவர் ஒரு நூலெழுத்னுல் அதற்கு சாரீரகஸார மென்று பெயரிடலாம் போலும்.
- 27. (E) இந்நூலில் முதற்பாட்டைப் பாருங்கள்; ''ஆழ்வார்களவதரித்த நாளூர் திங்கள்'' என்பது தொடக்கம். அதை ப்ரக்குதபண்டிதரும் உதாஹரிக்கிருர். [நாள் ஊர் திங்கள்] நாளென்பது கக்ஷத்திரம்; ஊரென்பது தெரிந்ததே; திங்களேன்பது மாமை. ஊரை முன்னேயோ பின்னேயோ எங்கும் வைக்கலாம். மாஸ நக்ஷத்ரங்களே மாற்றவே தகாது. இன்ன மாஸத்தில் இன்ன நக்ஷத்ரத்தில் என்பது தானே அடைவு; ''ஆழ்வார்களவதரித்த ஊர் திங்கள் நாள்'' என்ரு ''திங்கள் நாளூர்'' என்ரு சொல்லுவதில் யாப்புச் சிதைவு எள்ளனவும் நேராது. ''நாளூர் திங்கள்' என்பதும் இரு தேமாச்சீர்களே. ஊர் திங்கள் நாள் என்பதும் இரு

ஸ்ரேசமா நுஜன் 214

தேமாச்சீர்களே. இங்கள் நாளூர் என்பதும் இரு தேமாச்சீர்களே. "ப்ரபவாதி ஷஷ்டிஸம் வத்ரை மத்பே! உத்தராயணே கக்யாமாஸே பராபவ நாம ஸம்வத்ஸரே, தசம்யாம் இதென கக்லபக்ஷே" என்று சொல்லுவது எங்கேனும் கண்டதுண்டோ? இக் நேர்த்திக்குச் செய்யுள் கூடா விட்டாலும் சிரமப்பட்டுக் கூட்டுவர்கள் சிறிய ஞானத்தரும். எளி தாக வே கூடுவதாயிருக்க, விபரீதமாகப் பாடிணரென்னு மவத்யத்தை ஸ்வாமி திருமுடி மேலா ஏற்றுவது? இப்படியும் ஒரு வீண்பிடிவாதமா?

- 28. (I') இந்நாலில் வையகமேண் என்கிற புதினேழாம் பாட்டு மிகவும் பிற்பட்டது. ஒருவர் செய்து முடித்த பிறகு மற்ருருவர் செய்து நுழைத்த தென்பதில் ஐயுறவேண்டா. இப்பாட்டில் (17ல்) ஆழ்வார்கள் பன்னிருவரையும் பேசி முடித்தபின் ''எதிராசர் தம்மோடு ஆறிருவர் ஒரொருவர் அவர் தாம் செய்த—நாலாயிரமும்'' என்றுள்ளது. இதனுல் இராமானுச நூற்றந்தாதியை இராமானுசர் தாமே செய்தருளியதாக சிஸ்ஸக்தேமையிய்க்கூறப்பட்டதாயிற்று. இதற்கு இப்படி பொருளல்லவேன்றும், இராமானுசர் செய்வித்த நூலென்று பொருள் கொள்ளலாமென்றும் வேறு விதமாகவும் கொள்ளலாமென்றும் நேறை விதமாகவும் கொள்ளலாமென்றும் நடிற்றத்தாதி யெனப் பெயர் விந்தத் என்று மருண்ட வொருவர் செய்த செய்யுளிது, 'பர்த்ருஹரி; பட்டிகாவ்யம், பாரவி, முராரி' இத்யாதியாக வழங்கும் க்ரந்த நாமங்கள் பரம ஹேதுவாயின. தேசிகப்ரபந்த மென்ருல் தேசிகரியற்றிய பரபந்த மென்று தானே பொருள். அப்படியே கொண்டார்களிங்கும். இந்தப்பேரிய மருனா நாமெடுத்துக் காட்டவேணுமோ! வீண் பிடிவாதம் விவேகசக்றியை பொழிக்கின்றது.
- 29. (G) சில கீழ்ச்சாதியர் பூ னூலணிக்து பன்னிரு காமஞ்சாத்திப் பஞ்சகச்ச வேஷ்டியு முடுத்து ஆங்காங்கு ஸ்ரீ வைஷ்ணவ ப்ராஹ்மணர்களோடு கலக்து பரிமாறுகிருர்கள். மஹோத் ஸவங்களில் ததியாராதன கோஷ்டிகளிலும் ஸமபங்க்தியில் அக்வயித்து புஜிக்கிருர்கள். இப்படி காலக் தள்ளுகிறது. ஸமய விசேஷங்களில், இவ்வகீதியை எம்பெருமான் தானும் ஸஹித்திருக்க மாட்டாமல் பிடியுண்ணச் செய்கிருனிவர்களே பெண்பது எங்கும் ப்ரனித்தம். அப்போது "கான் இத்தகோள்ளாய்க்கலக்கு பரிமாறினேனே" என்று வாதிக்க எழுவாருண்டோ? உண்மை வெளிவக்குவிட்டதென்று ஓடிப்போவது தவிர வேறு செய்வார்களோ? வாதிக்கப் புகுவது இன்னமும் பரிபவஹேது வாமென்று தெரிக்குகொள்ளாதாருளரோ?
- 30. ப்ரக்ருதபண்டி தர் இந்த விசாரவிரிவுகளில் புக வேண்டா; தாம் தமது வியாஸத்தின் முடிவில் பிரபந்த சாரத்தை அந்புத ப்ரபந்தரத்னமாக வெழுதி அதினின்று 'ஆழ்வார்களவதரித்த மாளுர் திங்கள் அடைவு'' என்றெடுத்துக் காட்டி சக்பந்தி செய்து விட்டதாக எழுது இருரு அது என்ன அடைவு? என்ன சக்பந்தி? என்பதை இவர் பிறர்க்கு நிருபித்துக்காட்ட வேண்டா. தம்மனத்தினுள் கிக்கித்துப்பார்த்து த்ருப்தியடைந்தால் போதுமே. முன்னம் நாளேச் சொல்லி இடையில் ஊரைச் சொல்லிப் பிறகு திங்களேச் சொல்லுவது எங்கேனும் கண்ட துண்டா ? ஆடியில்பூரத்திலவதாரமென்பதா? பூரத்திலாடியிலவதாரமென்பதா ? பூரத்தில் ஸ்ரீவில்விபுத்தூரில் ஆடியில் ஆண்டாளவதார மென்பது மிகான்று. எண்ணபிரான் அட்டுக்குவி சோற்றுப்பருப்பதமும் தயிர் வாகியும் கெய்யளறு மடங்கப் பொட்டத் துற்றிவந்த போது யசோதைப்பூராட்டி 'கேட்டறியாதன கேட்கின்றேன் கேசவா!'' என்முளாம். கேட்டறியாதனவும் கண்டறியாதனவும் இனியும் கேட்கவும் காணவும் முடியாதனவுமான விசத்தர விடமங்களன்ரே இவை. ீதிமன் <u>றங்க</u>ளில் வக்கீல். வென்கேற வாவதாகர்கள் ஒருவ்பவஹாரத்தில் பத்தெட்டு ஸாதகங்கள் காட்டிவாதிப்பார்கள். ஆளுல் அவற்றில் சில வாதங்கள் பட்டும் ஸாதகங்களாய் சில வாதங்கள் பல்பஐங்களாயிருக்கும்.

விஷயத்தில் நாம் காட்டிய ஸப்தவிதா நுபபத்திகளில் ஒன்று கூட கண்ணழிக்க முடியாதது. நாளூர் திங்க ளென்ற அக்ரமம் மிகத் தண்மைபெற்றது. தேசிகன் காலத்தில் இல்லாததும், அப்பயதேக்ஷிதர் காலத்திற்குப் பிறகு (தும்பைவனத்திற்கு) கொச்சைச் சொல்லாக ஏற்பட்டது மான தூட்பலேன்னுஞ்சொல் வேறு தேசிகபிரபந்தங்கள் எதிலும் புகாமல் இந்த ப்ரபந்த சாரமொன்றில் மட்டுமே "சர்தமிகு தமிழ்மறையோன் தூப்பல்தோன்றும் வேதார்த்குரு மொழிந்த" என்று புகுந்திருப்பதான அயாம் உபபாதிக்கும் பல பல வுண்மைகளே நில்லாட்டிக் தருகின்றது. இவர்களின் கோஷ்ட்டியில் டெருமையாகச் சொல்லிக் கொள்வதென்னவென்ருல் ் ஆழ்வார்களின் பிரபந்தங்களும் இருபத்துநான்கு: நம் தேடுகவுள்ளல் அருளிய தேடிகப்பிர பந்தங்களும் இருபத்துநான்கு''—என்று. தேசிகப்பிரபந்தங்களினுண்மையை நாம் பல கால் பல நூல்களில் விளக்கியிருக்கிரேமாதலால் இங்கு அதை விவரிக்கப்புகவில்லே. தேகிக ப்பிரபந்தங்கள் இருபத்து நான்கு என்பதை அப்படியே இசைந்து கொள்ளுவோம். அவற்றுள் ப்ரக்ருத விவாதாஸ்பதமான ப்ரபுந்தஸார மொன்றில் தவிர மற்ற இருபத்துமூன்றில் தூப்ப இலன் சிற பேச்சு உண்டா? அத்திகிரிமாகாத் மியத்தின் முடிகில் சாற்றுக்ககியாகப் பின்புள்ளார் இயற்றிய வெண்பா வொன்றில் "சீராருந்தூப்பல் திருவேங்கட முடையான்" என்றிருப்பதைத் அதற்கு முக்கின பாட்டில் ஸ்வாமி தம்முடைய திரு தூன் இவர்கள் காட்ட முடியும். நாடித்தையீட்டுப் பிரபந்தத்தை நிகமித்தாயிற்று. ஆற்வார்கள் திருவாக்கில் விளங்கின திருநாமம் தண்கா என்பது; அதைத்தான் தேசிகன் சரணுக்கி நீப்கையென்கிற தீபப்ரகாச ஸ்தோத்திரத்தில் (8ல்) ஹிமோபவன மென்றும் (18 - ) சிசிரோபவன மென்றும் மொழிபெயர்த் தருளியுள்ளார். அவர் திருவாக்கில் வராததும், இருநூறுவருடங்களுக்கு முற்பட்ட க்ரந்த மொன்றிலும் தலேகாட்டாததுமான தூப்பல் சொல் இதில் புகுந்திருப்பதொன்றே இவர்களது விடமச் செயல்களேக் குன்றிவீட்ட விளக்காக்கப் போதுமானது. இவ்வளவோடு இவரை விட்டிடுவோம்.

31. ''வ்யாமைஹர்ஷியும் வைஷ்ணவமும்'' என்ற வியாஸகாரருடைய ப்ரஸ்தாவ ப்ரஸக்தி கழே கேர்க்து விட்டபடியால் இவருடைய அக்கிதபாஷணங்களே உலகுக்குச்சிறிது காட்டி மஹோபகாரம் செய்ய வேண்டியது அவச்யமாகிறது. இவர் எழுதத் தொடங்கும்போதே "ஆஸ்திக்யமென்பது உலகிலெங்கும் பரவிபேயுள்ளது." என்கிருர். இது ஸர்வாத்ம நா ப்ரத்யக்ஷ்விருத்தம்; அல்லது ப்ரத்யக்ஷாபலாபம். நாஸ்திக மதத்திற்கே லோகாயதமத்மேன்று பெயர் பரவியுள்ளது. லோகே ஆயதம்–லோகாயதம். 'உலகமெல்லாம் பரவியது' என்பதே இதன்பொருள். சபாவஜ்ஜிவம் ஸுகம் ஜீவேக் நாஸ்தி மருத்யோ ரகோசர:, பஸ்மீபூதஸ்ய தேஹஸ்ய புராகமனம் குத:? என்று உபகேசிக்கிறமதமே லோகாயதம். தேசிகன் ஸங்கல்பஸ ூர்யோதயத்தில் (2 – 6) இதைத் திருவுள்ளம் பற்றியே ''ஸர்வத: கரவிராதிக் ஸு இத ஸாகரமேகலா, ம்ருதஸஞ்ஜீவில் யத்ர ம்ருக்யமாணதசாம் கதா • என் தி ற ச்லோகரத்னமருளிச் செய்தார். அதற்குமூலம் +பூயாகஹோ பரிகர: ப்ரதிகூலபக்ஷே+ என்கிற ஆழ்வான் ஸ்ரீஸூக்றி. அஸ்து. ஆஸ் திக் ப மே உலகமெங்கும் பரவியுள்ளதென்பதை போலிக போலிக கணக்கிலே கொள்வோம். ''நாஸ்திகன் இவனென்று ஒருவனே முழு நாஸ்திகளுகக் கூறமுடியவில்**லே.'' என்கிற அடுத்**த வாக்கியம் வெகு அழகு. எப்படியிருந்தால் கால் நாஸ் இகன்? எப்படியிருந்தால் அரை நாஸ் இகன்? எப்படியிருந்தால் முக்கால் நாஸ் இகன்? எப்படியிருந்தால் முழு நாஸ்திகன்? என்பதை முன்னம் நிர்ணயித்துவிட்டால் பிறகு இந்த காலரை முக்கால் முழு நாஸ்திகர்கள் எவ்வெவ்கிடங்களிலே எத்தனேவர் தேறுகிருர் களென்பதை எளிதாக ரிர்ணயித்துவிடலாம். ஸ்ரீவிவஷ்ணவ குலத்திலே எம்பெருமானர் தரிசனத்திலே ஐனித்து திவ்யப்ரபந்த மென்னுதே ப்ரபந்தமென்பவனேக் கால் நாஸ்திகளுக வைக்கலாம். வாயினுற் சொல்லுவதோடு நில்லாமல் ப்ரபந்தரசைஷ்பென்று பெயரிட்டு அஸம்பத்தரக்ஷை பண்ணுமவற்கு அரை நாஸ்திகனேன்று பெயரிடலாம். தானுமுணராமல் ஒருவரையு முணர்த்தமாட்டாமல் "பெயரெச்சமாக வந்த வினேயேச்சத்திற்கு ல்யப்போடே ஸாமாநு கரண்யம் நிர்வஹிப்பதில் ச்ரமமிருக்கிறபடியாலே வினேமுற்றுக்களே கர்மதாரய மாக்குவதுதான் கருத்து" என்றிப்படியெழுதிக் கொண்டு போதிற வேலையற்ற வம்பனே முக்கால் நாஸ்திகனென்னலாம். பட்டர் நஞ்சீயர் நம்பிள்ளேகளே வாய்க்குவாய் தூஷிப்பதும் அபார்த்தங்களேமுதுவதுமே போது போக்காயிருப்பவனே முழு நாஸ்திக என்னலாம் இப்படி பொருவனிருக்கும்போது "ஒருவனே முழு நாஸ்திகளைக் கூறமுடியவில்லே" பென் பது எங்ஙனேயோ? ஸ்வவ்யதிரிக்த: அந்ய: கச்சிதஸ்திதி கூறமுடியவில்லேயன்று விவக்ஷித மென்னில் ததாஸ்து,

- 32. இதெல்லாம் எப்படியாவது தொகுயட்டும். மேலேபாருங்கள்—''விஷ்ணுராராயணுதி சப்தங்களில் ஒரு பெயரையும் ஸூத்ரத்தில் குறிக்கவில்‰யே, அப்படியிருக்க விஷ்ணுவையே பரதேவதையாக ஸூத்ரம் கருதுமென்ன முடியுமோ?" என்றெரு சங்கையைக் திளப்பிக் கொண்டு [இதற்கு விடை] என்று கம்பீரமாகத் தொடங்கி வழவழ கொழ.கொழ பண்ணி முடித்திருக்கிருர். பிரமன் சிவன் முதலாளுடைய பெயரைக்கூட குறிப்பிடவில்லே என்றுரு ஸமாதானமாம். பரதத்வமே கிடையாதென்று கருத்தாளுல் ப்ரஹ்மஸ உத்ரமே வேண்டாமே பென்று ஒரு ஸமாதானமாம். ஏதோவொன்றை அவர் பரதத்துவமாகக் கூறியிருக்கின்முர். என்றெரு ஸமாதானமாம். அதை இன்னதென்று நேர் சொல்லாலே சொல்லவில் இபென்று ஒரு முடிவு. கேர் சொல்லாலே ஏன் சொல்லவில் இபென்று கேட்டுக் கொண்டு சொல்லாமலே விளங்குமென்று ஸூத்ரகாரருடைய அபிப்ராய மென்று ஸமாதானம். இதற்குமேல் ஸூத்ரகாரர் கையாண்ட உபரிஷத்வாக்கியங்களிலே அவர் ரிர்ணயம் செய்த பொருள்களேக் கொண்டு பார்க்கவேணு மென்கிருர். பண்டிதர்களே! ப்ரஹ்ம ைூத்ரத்தில் (ஒரு ஸூத்திரத்திலாவது) உபரிஷத்வாக்யத்தையாவது கையாண்டிருப்பதுண்டா. ஒரு (அம்சாதிகரணத்தில்) 'தாசகிதவாதித்வமதீயத ஏகே' என்ருப்போலே சில ஸூத்ரங்களில உபரிஷத் பதங்களுக்கு ஸூசனேயிருப்பதாகக் கொள்ளுவோம். உபரிஷத் வாக்கியத்தைக் கையாண்டவிடம் காட்டவே முடியாது. தேசிகன் சததூஷணியில் அத்வைதிகளின் ப்ரஹ்மம் சாரீரகமீமாம்ஸையின் பஞ்சமாத்யாயத்திலிருப்பதாக ஸாதிக்கிருர். அந்த அத்பாயத்தில் உப ரிஷத்வாக்கியங்களே அவர் கையாண்டிருப்பர் போலும்.
- இதனிடையில் ஒரு சித்ரவதம்; வியாஸர் உபரிஷத்துக்கள் பலவற்றை விசாரிக் கின்றவர் புருஷஸூக்தம் யாரைச் சொல்லுகிறதென்பதை விசாரிக்கவேயில்லே; மட்டுமல்ல; ஜ்போதிரதிகரணத்தில் ஒரு வாக்கியத்தை விசாரிக்கும்போது இங்கே வா**னுடைய நான்**கு பாதங்க**ோ**ச் சொல்லும் புருஷஸ**ூக்**த மந்த்ரம் இருப்பதாலே இங்கே ப்ரஹ்மமே சொல்லப்படவேண்டு மென்ருர்…….புருஷஸூக்த ம**ர்த்**ரத்தையும் எடுத்துக் காட்டிருராகையாலே ஸம்சயச்திற்கு இடமேயில்?ல என்கிருர். ஒரு சாஸ்த்ரஜ்ஞன் எழுதுகிற பங்க்தியா இது ? ஜ்போதிரதிகரணத்திலோ மற்று எந்த அதிகரணத்திலோ ஒள்பரிஷ்தப்ரமாணங்களுக்கு ஸூசனேயுண்டு—ப்ரத்பபிஜ்ஞாபனமுண்டு என்று சொல்ல இயலுமேயல்லது 'உபரிஷத் வாக்யங்களேக் கையாளுகிருர்–கையாண்டார்' என்பது பண்டிதர் எழுதத்தக்கதன்று. இதற்குமேலெழுதுகிருர்– 'மேலும் மஹர்ஷிகளேப்போலே நாமும் நமக்குக் கிடைத்த உபரிஷத்துக்களேக் கொண்டே தந்வரிர்ணயம் செய்ய முற்படவேண்டும்'' என்று: செய்யட்டுமே தாராளமாக . யார் வேண்டாமென்று தடுப்பார் ? இதற்கு ஸூத்ரகாரரைப் பிடித்திழுத்து அவர் தம்முடைய மீமாம்ளையில் தேவதா விசேஷ ரிஷ்கர்ஷம் பண்ணின வரல்லர் என்று பண்டித பாமரவிபாகமற அனேவரும் ரிர்ணயிக்கும்படியாகவா ஒரு பண்டிதர் எழுதுவது?

- 34. இந்த ப்ரகரணத்தில் எழுதுகிருர் "ஸாங்க்யாதி மதங்களிற் சொன்ன ப்ரக்ருதியோ ஜீவனே ஜகத்காரணமில்லே யென்று கேறும்" என்று. இங்கே சிருபகர்கள் நுட்பமாகப் பார்க்க வேண்டாம்; ஸ்தூலமாகப் பார்த்தாலே போதும். இல் வே என்பதை எங்கே ப்ரபோகிப்பது? அல்ல என்பதை எங்கே ப்ரபோகிப்பது என்குற சுறு விஷயங்கூட அறியாமலன்ளே இவர் சில விஷமங்கள் செய்து போருகிருர். அந்போர்யாபாவத்திற்கும் மற்றையபாவத்திற்கும் வாசிகாணமாட்டாதவிவர் தருக்கக்கடலாம். 'பூதலே கடோ நாஸ்தி' என்னலாம். 'கட்: படோ நாஸ்தி' என்னக்கூடாதென்பதை இனித்தான் இவர் கற்கத் தொடங்க வேணும் "ப்ரக்ருதிர் வா ஜீவோ வா ஜகத்காரணம் க பவதி" என்ன வேண்டுமிடத்தில் "ப்ரக்ருதிர் வா ஜீ Jவா வா ஐகத்காரணம் நாஸ்தி என்று சொல்லலாகாது. தேவதத்தன் போக்ப னல்லன் என்ன வேணும், தேவதந்தன் யோக்யனில்மே யென்னக் கூடாது. யோக்யதையில்ஸ் என்னலாம். இத்தகைய சாஸ்திர மர்யாதைகளே இனியாவது தெரிந்து கொள்க. இதேபிதித்டல் ''மிரண்டுவிடக் கூடாது'' என்கிருர். பள்ளிப் பீச்சான் வழங்க வரும் சொற்களேக்கூட அகராதிகளில் எழுதிவைப்பதுண்டு. அதைக்கண்டு மருண்டுவிடக் கூடாது. பெரியாழ்வார் "மருண்டு மான் கணங்கள் மேய்கைமறந்து மேய்ந்த புல்லும்" என்றருளிச் செய்கிருர். இங்கே "மிரண்டு மான் கணங்கள்" என்றிருந்தால் மோனேயின்ப த்திற்கு மிகமிகச் சேரும். இவர் அப்படியும் திருந்திவிடுவர். வழிப்போக்கர்கள் மெறண்டு என்றுதான் சொல்லுவது. வேகினியைக்கையால் தொடவும் அதிகாரமற்றவர்கள் எத்தனே பேல்காததங்களேக் கறுப்பாக்க வருகிருர்களர்தோ!
- 35. எழுதுகிருர் 'ப்ரஹ் நடித்ஞாஸா என்ற ஸமாஸத்தில் நான்முகணேக் கொள்ளலாம் விக்ரஹிக்கவேணும். அது பும்லிங்கமேயொழிய க்லீபமன்று' என்று ஒருவர் சொன்னுல் சொன்ன துதானே.. இங்கு விஷய மென்ன வென்முல். பரஹ்ம சப்தார்த்தமாக கான்முகனேக் கொள்ளலாம்' என்றெழுதுவதே பொருந்தும். 'ஸமாஸத்தில்' என்பது பண்டித பாஷிதமாகாது; ஸமாஸம் இங்கு வ்யாவர்த்தகமன்றே. வ்யஸ்தமாகச் சொல்லியிருந்தாலும் நான்முகப் ப்ரஹ்மா என்று பும்லிங்கமாக வுள்ளவிடங்களிலுங்கூட இசை பொருள் போய்விடாதே. முகனுரைத் தள்ளித் திசைமுகனுர் தங்களப்பனேப்பொருளாகப் பகரவில்போ! உஸ ஹ யஜ்னை: ப்ரஜாஸ் ஸ்ருஷ்ட்வா புரோவாச ப் ர ஜா ப தி: \* என்ற கேதையில் ப்ரஜாபதி சப்சத்திற்கு சதுர்முகபரமான பாஷ்யம் சங்கரருடையது. தஜ்ஜாக பரமான பாஷ்யம் எம்பெருமானு ருடையது. •ஐந்மாத்யஸ்ய யத: ச என்கிற ஸூத்ரம் மூன்று பதந்தானென்பதை யிசைந்து கொண்டு 'ஐக்ம–ஆக்யஸ்ய–யத:'' என்று இங்ஙனே மூன்றுபதமாகப் பிரித்து, ஆக்யனை பாமபுருஷனுக்கு எந்த தசரத வஸுதேவாதிகளிடமிருந்து உத்பத்தியோ, அந்க தசரத வஸுதேவா இகளே பரப்ரஹ்மம் என்று ஸூத்ரார்த்தமாகச் சிலர் பாஷ்யம் செய்திருக்கிருர்களே. அதைக் காணவில்லேயோ? காட்டவில்லேயே? நீணவுக்கு வருவதையெல்லாம் எழு இக் கொண்டே போக வேண்டாவா?
- 36. ஸ்ரீராமாயணத்தில் 'ஆக்மவாக் க:' என்றவிடத்து வியாக்கியானங்களில் ''ஆத்மா ஜீவே த்ருதௌ தேஹே ஸ்வப் வே பரமாத்மகி'' ''ஆத்மா ஸ்வபாவே தேஹே ச ஜீவாத்ம பரமாத்மகோ:'' என்கிற கோசங்களே உதாஹித்திருக்கையாலே சாரீரகமீமாம்ஸையில் வாக்யாக்வயாதிகரணத்திற்கு உத்திதியே யில்‰ென்றும், ஆச்மரத்தய ஒளடுவோமி காசக்ருத் ஸ்கர்களின் பேச்சுக்கு ப்ரமேயமேயில்ஃ யென்றும் கிளப்பிவிட்டு விடைகூறினுல் அது ஸோகோபகாரகமாகும். சக்திக்ரஹத்தில் கோசம் ப்ரபலப்ரமாணமே யாதலால் ஆத்மா என்கிற

சொல் ஜீவாத்மாவைப்போலே பரமாத்மாவையும் சொல்லக்கடவ தாகையால் "ஆத்மங்ஸ் து காமாய்…ஆத்மா வா அரே த்ரஷ்டவ்ப:" என்னுமிடங்களில் பரமாத்மாவைக் கொள்ளு வதுதான் பொருத்தம்–என்று ஒரேபேச்சில் முடிக்கவேண்டியதை விட்டு, ஆச்மரத்தயர் அப்படி சொல்லு கிருர், ஒளடுவோமி இப்படி சொல்லுகிருர், காசக்ருத்ஸ் வி அங்ஙனே சொல்லுகிருர் – என்பதும், காசக்ருத்ஸ்ருடைய முடிவை வித்தாந்தமாக இரு நதத்தினருங் கொண்டும் விவாகத்தையே



அநுவர்த்திக்கச் செய்வது எதற்காகவென்றுகேட்டுக் கொண்டு விடை கூறினுல் ஏவ்வ எவோ உபகார மாகுடேம். அவசியமற்ற களப்பி சோத்யங்களேக் ருஜுவானிவிடைகூறமாட் குழப்பிவைக்கும் வியாஸங்களே இதில் வெளி யிடுவதனுல் என்ன ஐகதுப காரமோ அறிகன் றிலோம் ை உத்ரகாரர் விஷ்ணு நாரா யணுதி நாமங்களே என் தொடவில் வேன் றுகேட் டுக்கொண்டு இவர் காடுபா ய்க்தாப்போலே, ப்ரஹ்மச ப்தார்த்த மருளிச்செய்கிற

விச்வாவஸு மீன விசாக கோஷ்டி ப்தார்க்க மருளிச்செய்கிற மம் பாஷ்யகாரர் "ப்ரஹ்ம சப்கோ புருஷேர்த்தமோபிதீயதே" என்றும் "ஸ சஸர்வே ச்வர ஏவ" என்றும் ஸாதித்தாரேயொழிய "விஷ்ணூரபிதீயதே" "நாரபண ஏவ" என்று ஏன்அருளிச் செய்யவில்லே யென்று கேட்டுக் கொண்டும் ஒரு பெரு ங்காட்டி ல் பாய்ந்திருக்கலாமே. சீராந்திக ஸரணியறியாமே வருதா சீரம்; மெர்த்தம்? இவ்வளவோடு இதலே விட்டிடுவோம்.

#### நீசனேன்நிறையொன்றுமிலேன் கைகூப்பிச் செய்யும் விண்ணப்பம்

37. விலக்கண ஐகதுபகாரமென்னுமிக்கச் சிறநால் உலகம் கிறைக்க புகழாளரான ஸ்ரீமதுபயவே. ஆத்ரேய வேங்கடாசார்யஸ்வாமிக்கு விச்வாவஸு மீன புருர்வஸு நன்னுளில் நடைபெற்ற மஹோத்ஸை, விசேஷத்தையொட்டி வெளியடப்பட்ட கினேவுமலில் கண்ட சல பண்டிதர்களின், வியாஸங்ககோப் பரீக்ஷிக்கும் முகத்தால் அரியபெரிய சில தத்துவங்களே யுணர்த்தி உலகுக்கு உபகரிக்க வேண்டுமென்றே யெழுகத் தொடர்கப்பட்டதென்பதை நூன் முகத்திலேயே விஜ்னூபித்துள்ளேன். அத்த வவாமியின் ஞானப்பெருமைக்கோ கிர்த்திப் பெருமைக்கோ குறைவுயின்க்கவேணுடென்கிற எண்ணத்தினுல் இலது எழுகப்படுவதாகச் சலர் மாரு ஈ கிணக்கத் தகுதியில்லே. ஏறக்குறைய நைபது வருஷகாலமாக அந்த ஸ்வாமியின் அந்தரங்க பிரீதிக்கு இலக்கானவனடியேன்; அடியேலுடைய அந்தரங்க விச்வாஸத்திற்கு இலக்கானவர் அந்தஸ்வாமி. ஏதோ சிலையயவிசேஷங்களில் சில அர்த்தவிசேஷங்களில் அபிப்ராய பேதங் காரணமாக கிரந்த சர்ச்சைகள் விண்ந்திருந்தாலும் அவற்றை ஸ்மரிக்கவும் மகைதியில்லாதபடி காலம் கடந்துவிட்டத். அடியேனுடைய கிஷ்கல்மஷன்ருதயத்தை உலகமறியக் காட்டவேண்டி, ஸ்வாமிக்கு நடந்த மறோத்ஸ வத்திற்கு ஸக்கிக்ருஷ்டமான

காலத்திலே ஸ்வாபியின் ஞானப்பெருமை முதலானவற்றைப்பற்றி அடியேனுடைய ஸொர்த பத்திரிகைகளிலும் இதர பத்திரிகையிலும் மூன்று பாஷைகளில் வீரிவான விபாலங்களேழு நி வெளியிட்டதுமன்றியில் உபய வேதாந்த வித்யாநிதி யென்கிற விருதையுமளித்திருக்கிறே னென்பதை உலக முழுதுமுணரும். உமாஸ்பர்யத் வுசஸ்யர்யத் குர்மண்டிர் \* என்கிற கணக்கிலும் ஒடுமனஞ் செய்கையுரையோன்றி நிய்லதார் உள்று மணவாளமாமுனிகளருளிச் செய்த படியிலுமன்றிக்கே த்ரிகரணசுத்தியுடன் அடியேன் அந்த ப்ரசம்ஸாவ்யாலங்களேப் பிரசுரம் செய்திருக்கிறேனென்பதை அவற்றை வாசித்தவர்கள் நிவார்கள்.

- 38. ப்ரஸங்காத் சில விஷயங்களே நம்ஸம்பிரதாயத்திலுள்ள பெரியார்களுக்கு உணர்த்த வேண்டியது அவரியமென்று கருதி இங்கு விற்ஞாபிக்கிறேன். அடியேனுக்கு (ப்பூர்வாச்ரம மாதாமஹரும்) ஜ்ஞாஞசார்யருமாக எழுக்கருளியிருக்க ஸ்ரீமத்பரமுறும்ஸ். அழகியமணவான ராமா நுஜஜீயர் ஸ் வாயி காலகேஷ்ப ஸந்தர்ப்பங்களில் வாய்மோட்டு வரதாசாரியர் ஸ்வாமி பென்றும், சிங்கப்பெருமாள்ஸ்வாமி பென்றும் அடிக்கடி ஸாதிப்ப துண்டு. வாய்மோட்டு ஸ்வாயி பென்பவர் (ப்ரக்க்யாதராக எழுந்தருளியிருந்த) திருக்கண்ணபுரம் பட்டப்பாஸ்வாயி யின் பிதாமஹர். அந்தஸ்வாயி மஹாஜ்ஞாதா வென்று ப்ரவித்தராம். திருநாடலங்கரித்துப் பல வருடங்கள் கடந்துவிட்டபடியால் அவரையறியேன். சிங்கப்பெருமான் ஸ்வாமியை மட்டுமேயறிய பாக்கியம் பெற்றிருக்கேன். இருக்கண்ணபுரம் பட்டப்பாஸ்வாமி போடு அதிகபரிசய மேற்பட்டிருந்த காலத்தில் அவர்தாமும் சிங்கப்பெருமாள் ஸ்வாமியின் ஞானப்பெருமைகளே அடிக்கடி அநவதிக நாக ஸா நிக்கக் கேட்டிருந்தேணுகையாலே - அறியாக் காலத்துள்ளேயென்ற கட்டனேயிலே மிக்க இளமையிலேயே சிங்கப்பெருமாள் ஸ்வாமி பக்கவிலே மிக்க ப்ராவணயம் ொண்டிருந்நேன். அந்தஸ்வாயியை ஸேவிப்பதற்கென்றே. இரண்டு பர்யாயம் அவருடைய ஸ்ரீக்ராமத்திற்கு விடை கொண்டவனடிபேன். அந்தஸ்வாமி கோயிலில் எழுந்தருளியிருந்தபோது அடிக்கடி தெண்டன்மைர்ப்பிக்க ப்ராப்தமாயிருந்தது அந்தஸ்வாபியை அடியேன் உபகார காசார்யர்களில் ஒருவராகவும் அநுஸந்தித்து வருவதுண்டு.
- 39. அந்தஸ்வாமியின் உபய வேதாந்த ப்ரவசனம் கோயில்ல் ஸ்ரீரங்காராயண ஜியர் மடத்தில் நடைபெற்றுவந்தபோது திருமந்த்ரார்த்த சுரந்தம் சாத்துமுறை செய்யப்பட்டது; அச்சமயம் அடியேன் அங்கிருந்தேன். அப்போது அடியேனுக்கு ஆசுக வி யென்றும் சித்ரகவி யென்றும் ப்ரனித்தியிருந்தது. ஸ்ரீரங்நாராயண ஜியர் ஸ்வாமியாயிருந்த அயோத்தியா ராமாநுஐ ஜியர்ஸ்வாமி அந்த சாத்துமுறைமையத்தில் அடியேனுக்கு ரியமித்தரர். 'சிங்கப் பெருமாள்ஸ்வாமி விஷயமாக ஒரு ஸ்துதிமாலிகை விண்ணப்பம் செய். ஸம்ஸக்ருதத்தில் அந்தாறித் தொடை விசேஷமாக இல்லாமற் போனுலும், இந்த சலோகங்களே அந்தாதித்தொடையாகவே விண்ணப்பஞ்செய்; அன்றியும் சலோகாரம்பத்தில் எந்த எழுத்து கொள்ளப்படுகிறதோ அதுவே மற்ற முன்று பாதங்களிறரம்பத்திலுமிருக்கவேண்டும் என்று கட்டளேயிட்டார். உடனே விண்ணப்பம் செய்துகொண்டே போனேன் ஒருபண்டிதரை யெமுதிக்கொண்டே போப்படி சொல்லி.
- 1. ஆத்ரேய சிங்கராசார்யம் ஆதித்பமவதீதலே. ஆவிர்ப்பூதமிவ த்பேயம் ஆசார்யமனிமாச்ரயே.
- 2 ஆச்ரிதாக் ப்ரத்யசேஷார்த்தாக் ஆதரேணுேபதிச்ப யு., ஆகந்ததுக்திலஸ் வாக்தாக் ஆதத்தே தமஹிம் பஜே.
- 3. பஜேய ஆத்ரேயஸிம்ஹார்யம் பக்திவைராக்யபூஷணம் பகவத்விஷயஜ்ஞாகபரிதம் பஜதாம் ஙிதிம்.

- விதிம் ஸர்வார்த்தவர்க்காணும் வித்யம் ப்ரவசகே ரதம் விஸ்துலஜ்ஞாகஸிம்ஹார்யம் விததே ஹ்ருதி ஸக்ததம்.
- ஸக்ததம் ஸர்வசாஸ்த்ரார்த்த ஸம்வர்ஷணமைழத்ஸுகம், ஸம்ளாரேபி ஸமம் நித்யை: ஸம்ச்ரயே ஸிம்ஹதேசிகம்.
- தேசிகேக்த்ர ந்ருஸி ஹார்ய! தேவதா ஸார்வபௌமவத் தேஹிபிஸ் ஸத்தம் ஸேவ்ய! தேஹி மே கருணும் ஸதா.
- 7. ஸதா முதா ஸதாம் கோஷ்ட்யாம் ஸதாசார்யோக்திவைபவம், ஸமுத்போதயதாகே ஸகாதோ குருணுஸ்ம்யஹம்.
- 8. அஹங்காரவிதூரஸ்தம் அங்க குணசேவதிம், அத்புதப்ரஜ்ஞமீடேஹம் அங்சம் ஸிம்ஹஸத்குரும்.
- 9. குருப்போபி கரீயாம்ஸம் குருவர்யும் மஹாமதிம் குணும்புராசிம் ஸிம்ஹார்யம் குருத்தம்ஸம் ஸதா கவை.
- க வைஷ்ணவாகாம் த்வத்தோக்யோ குக்தவ்யோஸ்தி மஹாகுரோ! கமர்தி ஸர்தஸ் த்வாமேவ கத்தந்திவமசேஷத.
- சேஷாம்ச வரயோகீக்த்ரசேஷதைக்கிருபிதம்.
   சேமுஷீஸாகரம் வித்பாசேவதிம் த்வாமுபாஸ்மனே.
- 12. உபாஸ்யரகாமுபாஸ்யம் த்வாம் உபாயோபேய பாவத: உபாஸ்ய ஸத்தம் சிஷ்யா உபாயாக்கு கிஜம் கிதிம்.
- 13 ்நிதியிவ ஜந்மதரித்ரோ நிஷேவ்ய பவதீயதிவ்யஸூக்திஸுதாம், நித்யயினு பாக்யவந்தோ நிரவதிமாகந்தமனுனு! விந்தந்தி.
- 14. தந்திகிரிசிகரசேகரதயாலு பக்வத் பதாம்புஓப்ரமர்: தயகீயதாஸ் ஏவம் தத்வர் பத்யாகி தந்யதந்போபூத்.
- 40. இந்தச்லோகங்களே அடியேன் விற்ஞாபித்துக்கொண்டே வந்தேன். ஒருஸ்வாமி எழுதிக்கொண்டே வந்தார். அப்போது செங்கப்பெருமாள்ஸ்வாமி ஸாதிக்கிரூர்; "அண்ணு! அமுதனர் நூற்றந்தாதியினுல் எம்பெருமானரையுருக்கியது போல இந்தஸ்துதியினுல் என்னே யுருக்கிவிட்டீரே நீர்" அன்று. அந்த கோஷ்டி "முந்யோ மூடாம்பபூவு:" என்று பட்டர்ஸாதித்த கட்டனேயிலேதானிருந்தது. இதையறிந்தவர்களில் ஒருவரேயுள்ளாரிப்போது கோயிலில்.
- 41. சென்றப்லவங்க வருஷம் முதலாக ஸ்வாசார்ய ரியமனத்தால் அடியேன் நடத்திக் கொண்டிருந்த மஞ்ஜுடாஷிணி பென்னும் ஸம்ஸ்க்ருத பத்திரீகையில் வெளம்ய வருஷத்தில் ஐப்படு மாதத்தில் வெளிவந்த வொருஸஞ்சிகையில் இந்தச்லோகமாலிகை பிரதரம் செய்யப் பட்டுள்ளது. இதைத் தொடர்ந்து தெரிவிக்க வேண்டிய விஷயங்கள் பலவுண்டு. விரிவுக்கஞ்சி விடுத்தேன். சிங்கப்பெருமாள்ஸ்வாமி பக்கலிலும் அவரைத் தெய்வமாகக் கொண்ட வர்கள் பக்கலிலும் அடியேன் ஸஹஐ ஸௌஹார்த்தமைப்பன்னனென்பதை வெளியிடுவதுதான் இங்கு ஸாரமான விஷயம். அர்த்தங்களில் விளேயும் சர்ச்சைகளினுல் ஸௌஹார்த்த பங்க முண்டாவது மணவாளமாமுனிகளினடியார்க்கு உற்றதன்று இருள்துயக்கு மயக்கு மறப்பென்றே மனக்குற்றங்கள் மலிந்திருப்பதுகாரணமாக அர்த்தங்களே விபரீதமாகச் சொல்லுவதும் எழுதுவதும் பிறர்க்குப்போல் எனக்கும், எனக்குப்போல் பிறர்க்கும் ஸஹஐமென்று கொள்கும். அதனை நட்புக்குக் குவேதல் வினயாது. இதை நடுநிலயாளர்கள் நெஞ்சிற்கொள்க. இனிப்ரக்குக மதுரைரமு, பாயலம் ஸம்பிபாம:.

Funding: Tattva Heritage Foundation, Kolkata. Digitization: eGangotri.

ஒன்று முதல் 20 பக்கம் வரையிலுள்ள விஷயங்களுக்கு ஸாரமான சுலோக மாலிகை.

श्रीमते रामानुजाय नमः । श्रीमद्वरवरमुनये नमः जगदाचार्यसिंहासनाधीश - श्री काञ्ची प्रतिवादिभयङ्कर - अण्णङ्गराचार्य कृतिपु

## मधुरार्थमहानिधिः ॥

जगदुपकारसमाख्य-द्राविडवाष्प्रयक्तौ मदीयायाम् । संस्कृतविदेकभोग्यान् लिखितान् विषयान् लिखामि देविगरा ॥ १ ॥ विभ्रति विद्वद्विरुदं ये तावरैः पदानि साधुतया । लेख्यानि नान्यथेति प्रोद्घोधनमत्र मुख्यमुद्दिष्टम् ॥ २ ॥ ज्यारुणिपुत्रो नाम्ना त्रैयारुणिरेव सुप्रसिद्ध इह । त्रय्यारुणिरिति विलिखन् विद्वानुद्वुद्धधीः प्रहर्षमियात् ॥ ३ ॥ त्रैयक्षमित्यादिदशावतारस्तोत्रादिस्क्तीर्द्धदि धारयन् सन् ।

त्रय्यन्तिमित्यादि च विस्तरन् सन् प्रसन्तचेता भविता मनीषी ॥ ४ ॥ अमार्थकं अमापदं प्रमापदं च नास्ति भोः तथा जडा जना वदन्ति मा स भूतदादरः । अदन्तमेव तत्पदं नचान्यथेति निर्णयात् अमापदप्रयोगकृत्पुनश्च नो भविष्यसि ॥ ५ ॥ अहो ब्रह्मश्चन्दे मनिन्प्रत्ययान्ते बहूनां हि नैवास्ति मर्भाववोधः ।

भतो बृंहबुंहेति म्यिष्ठलेखोऽभवच्छोचनीयं तदेतन्महात्मन् ॥ ६ ॥

ब्रक्षपरतस्ववेदनिवधुरो विवुधः कथं नु वेदान्ती !। भवितुं प्रभवित भगविति तावद्भवित मनसि विचिकित्सा ॥ उपवृंह्णमितिशब्दस्योपब्रह्मणविकारसंजननम् । केषुचन शोचनीयं, तिददं पदमभवोधदारिद्यात् ॥ ८ ॥ स्रष्टृगदस्रृष्टृपदयोर्वेषम्यज्ञानिवरहितः कश्चित् । यद्वा तद्वा विलिखति पश्चात्तद्वाग्विशोधनं करेवे ॥ ९ ॥

पृथक्षदे प्रथक्षदस्वमोहभागसौ बुद्यः पुनः पुनः प्रथक्षदप्रयोगकृद्धिराजते । त्रयीशिरोगुरोगिरं विषययेण दर्शयन् गुरूषदेशपात्रभावदूरगः प्रकाशते ॥ १० ॥ सदेव सोम्येति वचो विशुद्धं न वेद, सौम्येति छिखत्यजसम् । विनीतिपूर्वं विनिवेदयेऽदं गुरोः कुले वासमुपाजयेथाः ॥ ११ ॥

इह निगमपित्मलाएयप्रन्थेतिह्यस्य विदल्पं स्थाने । यतु प्रबन्धसारप्रशंसनं तत् लपुष्यसौरमवाक् ॥ १२ ॥ नैव प्रबन्धसारो देशिककृतिरिति विनिर्णये सत्त । सुदृढानि साधनानि वृमः कल्पेऽपि नाशरितानि ॥ १३ ॥ पूर्वार्यस्कितत्यां प्रबन्धश्वद्राक्तिरहृह ! नास्त्येव । दिव्यप्रवन्थवाचं विहाय हेयं प्रवन्धवाक्तलनम् ॥ १४ ॥ साराववोधनकथादरिद्रकृत्यां न सारवागुचिता । कर्नृकृतिदिवसविवरणकरणं न हि सारकथनरूपं स्थात् ॥ १५ ॥ नक्षत्रनगरमासान् वक्ष्यामीति क्रमं।ऽयमतिहास्यः । अमृतकविरचितकृत्यां यतिपतिरचितत्वकथनमपहास्यम् ॥ १६ ॥ तृष्पल्पदस्य नव्यस्यात्र न्यसनं तु नव्यतां स्फुटयेत् । तिददं प्राधान्येनावध्यमतिमात्रमिह तटस्थानाम् ॥ १७ ॥ अप्यवदीक्षितिनिर्मितदेशविशेषस्य नामविक्वतिमयम् । तृष्पल्पदं दधानः प्रवन्धसारः कथं पुराणस्त्यात् ? ॥ १८ ॥ हिमवनशिशिरोपवनाद्यभिधामिदेशिकेन्द्रविनुतस्य । दिव्यक्षेत्रस्याहो तृष्पल्भैज्ञा कथं नु न विगेया ? ॥ १९ ॥ व्यासमुनिवैष्णवत्वे अधिकृत्यालेखि यत्तु तत्कृत्सनम् । शास्तज्ञभोग्यताया दविष्ठमिति सुष्ठु सुविशदं व्यक्तिसम् ॥ एकपादद्विपादित्र-पादकृत्सनिवशिषतः । नास्तिको विश्वतस्यस्य तादशो न हि दुर्लमः ॥ २१ ॥ प्रकृपादद्विपादित्र-पादकृत्सनिवशिषतः । नास्तिको विश्वतस्यस्य तादशो न हि दुर्लमः ॥ २१ ॥

विष्णुनारायणाद्युक्तःचमावाक्तंथं सुत्रतत्यां मवेद्विष्णुतात्पर्यधीः ! । इत्युपक्षिप्य शास्त्रार्थवैयाकुळीं संजनय्य!स्तिकान् क्षोभयामासिथ ॥ २२ ॥ सुत्रेवूपनिवरप्रमाणवचसामुद्रोधनं केवळं दृष्टं, नैव तु कुत्रचापि तदुपादानं समीक्षामहे । स्वित्यष्टेः पद्गुन्भनेरुपनिवद्वाक्यस्पृतिं सुत्रकृत् प्रास्तेति विविद्यतां कृतिधयो भाष्याधिकारोच्वळाः ॥ २३ ॥ अस्मामिश्च विवेकिमिमीहितधीम् प्रमाणोक्तित्यामर्थेन विनिर्णये प्रयतनं कर्तव्यिमित्युक्षिलन् । कामं पण्डित एव तत्कळयतात् को वा निरोद्धा सुधीः ! सूत्राक्ष्यणपूर्वकं बतवत ! क्षोमः कृतः करुप्यते ॥२४॥

ब्रह्मश्च्यं विद्युण्वन् यतीन्द्रो महान् भाष्यक्वद्विष्णुनारायणाद्युक्तिमिः । केन वा हेतुना नो विवेत्र वदेरयक्षियन्तो बुधा हर्षिताश्चेदरुम् ॥ २५ ॥ पूर्वाचार्यजदिव्यसुक्तिविततौ विद्वेषभूमा दृशा तलापार्थविरुखनैः गुरुवरश्रीसूक्त्युपारुम्भनैः । कारुं यापयतः प्रतीविधपणाराशे स्समीचीनवाग्विन्यासाध्वपराङ्मुखस्य वचनैर्हाहन्त भूमिईता ॥ २६ ॥

निगमान्तमहागुरुदिच्यवचस्ततयो विनला विमलार्थभराः । सततं वदनारूयमहासदनं मम हन्त ! पुनन्तु मुदे जगताम् ॥

## दिवं गतानां विपश्चिदपश्चिमानां श्रीमदुभयवे कारपङ्काद्व शिङ्गप्पेरुमाळ्स्वामिनां स्तुतिपद्यमालिका ॥ अन्तादिरूपा ॥

आत्रेयशिक्तराचार्यम् आदित्यनवनीतले । आविर्मूतिमव ध्येयम् आचार्यमणिमाश्रये ॥ १ ॥ आश्रितान्प्रत्यरोपार्थान् आदरेणोपिद्स्य यः । आनन्दतुन्दिलस्वान्तान् आधि तमहं मजे ॥ २ ॥ भजेयात्रेयिसहार्यं भक्तिवराग्यमूपणम् । भगविद्विष्यज्ञानभिरतं भजतां निधिम् ॥ ३ ॥ निधि सर्वाधिवर्गाणां नित्यं प्रवचने रतम् । निस्तुल्ज्ञानिसहार्यं निदधे हृद्धि सन्ततम् ॥ ४ ॥ सन्ततं सर्वशास्त्राधिसवर्षणसमुत्युकम् । संसारेऽपि समं नित्यः संश्रये सिहदेशिकम् ॥ ५ ॥ देशिक्तन्द्र! नुसिहार्यः! देवतासार्वभीमवत् । देहिभिस्ततं सेन्यः! देहि मे करुणां सदा ॥ ६ ॥ सदा मुदा सतां गोष्ठ्यां सदाचार्योक्तिवेभवम् । समुद्धोधयताऽनेन सनाथो गुरुणाऽस्म्यहम् ॥ ७ ॥ अहङ्कारविद्रस्थम् अनन्तगुणशेविषम् । अद्भुतपज्ञमीडेऽहम् अनिशं सिहसद्गुरुम् ॥ ८ ॥ गुरुभ्योऽपि गरीयांसं गुरुवर्यं महामतिम् । गुणाम्बुराशि सिहार्यं गुरुतंसं सदा नवे ॥ ९ ॥ न वेष्णवानां त्वचोऽन्यो नन्तव्योऽस्ति महागुरो । नमन्ति सन्तस्त्वामेव नक्तिदिवमशेवतः ॥ १० ॥ शेषांशवरयोगीन्द्रशेषतैकनित्वपितम् । शेमुषीसागरं विद्याशेविष्ठं त्वामुपास्महे ॥ ११ ॥ उपास्यानामुपास्यं त्वाम् उपयोपेयमावतः । उपास्य सततं शिष्या उपायान्ति निज्ञं निविम् ॥ १२ ॥ उपास्यानामुपास्यं त्वाम् उपयोपेयमावतः । उपास्य सततं शिष्या उपायान्ति निज्ञं निविम् ॥ १२ ॥

निधिमिव जन्मद्रिद्रो निषेज्य भवदीयदिव्यस् किष्ठुधाम् ।

नित्यिमिह माम्यवन्तो निरविधमानन्दमहह ! विन्दन्ति ॥ १३ ॥ दन्तिगिरिशिखरशेखरदयाञ्जमगवत्पदाम्बुजम्रमरः । दयनीयदास एवं दत्त्वा पद्यानि धन्यधन्योऽमृत् ॥ १४ ॥

इति श्रीकाञ्ची-प्रतिवादिभयङ्कर श्रीवैष्णवदासः ॥

- 42. ஆசார்ய பக்தி தண்டெடுத்தவர்கள் அந்த பக்தி விசேஷத்தினுல் ஆசார்யவைபவத்தை நாடு நகரமும் நன்கறிய வசனங்களாலும் ச்லோகங்களாலும் செய்யுட்களாலும் நீடுழி விளங்கு மாறு வெளியீடக் கடமைப்பட்டவர்கள். ஞானேபதேசம் செய்து தீமனங்கெடுத்து மருவித் தொழும் மனமேதக்து மஹோபகாரம் செய்யும் ஆசார்ய வள்ளல்களேப்பற்றிப் பூரு வர் கள் பணிக்கும்போது ' இரும்பைப் பொன்னுக்குமா போலே'' என்கிருர்கள். அப்படியாக்கியருள் பவரன்ரே கம் ஆசிரியர். அப்படிப்பட்டவருடைய பெருமையை ப்ரகடனஞ் செய்ய எத்தணே பத்தகங்கள் வெளிவந்தாலும் போதாதே. யசோதைப்பிராட்டி கண்ணனே கோக்கி ஆயிரம் பேச்சுக்கள் பேசினுள். அவற்றுள் ஒரு பேச்சு பொய்யாவுன்ணப் புறம்பல பேசுவ புத்தகத் துக்குள கேட்டேன் என்பது. அப்போது கண்ணனேப்பற்றி ஒரு புஸ்தகமும் தோன்றின தில்ல, அவள் வாயில் ''புத்தகத்துக்குள் கேட்டேன்'' என்று வந்தபடியாலே கண்ணனேப் பற்றி எத்தணேயோ புத்தகங்கள் அவதரித்துவிட்டன. அவதரித்துக்கொண்டுமிருக்கின்றன. அவற்றிற்கு மேற்படவும் ஆசாரியரைப்பற்றி ப்ரசம்ஸா புஸ்தகங்கள் ப்ராதுர்ப்பவித்தால் "இன்னுஞ் சொல்லாய் சமானே! இன்னும் பேசாய் பெருமானே" என்று ஆகரங் காட்டிக் கேட்கவன்றே கடவது, வைஷ்ணவ ஸார்வபௌமராய், சுத்ராபி மணவாளமா முனிவன் பொன்னடியாஞ் செங்கமலப் போதுகளேப் போற்றுமவராய் விளங்குகின்ற ஸ்வாமி யின் பெருமையைப்பற்றி பாசம்ஸா புஸ்தகம் வெளிவந்தால் அதில் அழுக்காறு கொள்பவன் அந்தண்டுக மாட்டான், வைணவடுகமாட்டான்.
- 43. திருவாய் மொழியில் கம்மாழ்வார்விடும் தூதுகளிலே மூன்ருந்தூதுசுபோன்னுலகா வீரோ புவனிமுழுதாவீரோ!' என்று தொடங்குவது. அங்கு\*புள்ளினங்கான்! வீளோட்டியேன் கானிரக்தேன் என்றுள்ளது. இது எவ்வளவு ஆச்சரியமான ஸ்ரீ ஸூக்தி தெரியுமோ? கானிரக்தேனென்கிற இரப்பு [யாசணே] தூது போகைக்கன்று, பொன்னுலைகயும் புவனி முழுவதையும் ஆள்வதற்கு, ஆசார்யனுக்கு உபய விபூதிமையுங் கொடுத்தாலும் பர்யாப்த மாகாது என்கிற அர்த்தத்தையன்றே இங்கு ஆசார்யர்கள் காட்டியருள்வது. இத்தகைத்தான ஆசார்ய ப்ரபாவத்தை வெளியட்ட, வேணுமானுல் கசடறக்கற்ற கல்வீச்செல்வர்களன்றே முன் வர வேண்டும். கைலேயறக்கற்ற மார்தர் என்று தொண்டரடிப்பொடிகளும் கைலேயில உகு மொழியாளர் என்று திருமங்கை மன்னனும் பணித்தபடி ஞானக்கலேகளேல்லாம் காவினுள் மின்று மலரின்ற மாஞானிகளன்றே எழுத முற்பட வேண்டும்.
- 44. அடிபேனுடைய எழுபத்தைக்கு பிராயப் பூர்த்திக்கு ரினேவுமலராக அடிபேனே பெழுநி வெளியிட்டுக்கொண்ட மலர்கள் ஐந்து; அவை உலகம் பரவியவை அவற்றுள் முதலதான ஸ்ரீ வைஷ்ணவ ஹஸ்தபூஷணம் ஸ்ரீராமாநுஜன் வெளியீடாகவே "வீச்வாவஸு பங்குனி வீசாக விசேஷ மலர் " என்னும் பெயர் புணந்து 5—3—66—ல் வெளிவந்தன்ளது. தொண்ணூறு பக்கங்சளும் எழுபத்தைந்து உபரியாஸங்களுங்கொண்ட அம்மலரில் எழுபத்து மூன்ருவது உபர்யாஸத்தை ப்ரக்ருதஸ்வாமியின் வைபவமாகவே அமைத்திருக்கின்றேன். மறந்தவர் எளுக்கு சினப்பூட்டவேண்டி அந்த உபர்யாஸத்தை இங்கும் வெளியிடுகிறேன்.
- ு சென்ணமாககரில் ப்ரஸித்த ப்ரவக்தாவாக விளங்கிவரும் ஸ்ரீமதுபயவே, காரப்பங்காடு வேங்கடாசார்ய ஸ்வாமியை யறியாத ஸ்ரீ வைஷ்ணவர்களில்லே. ஏறக்குறைய இருபத்தைக்து ஸம்வத் ஸரமாக ஸ்வாமியின் ப்ரவசனங்கள் சென்ணமாககரில் பல பேட்டைகளில் கடைபெற்றுவருகின்றன. சென்னேமில் மட்டுமன்று ; பாம்பே, கோவை. சேஸம், சித்தூர் முதலான பல வெளிககரங்களிலும் கோமில் ஸ்ரீ வில்லிபுத்தூர் மதுரை வானமாமலே திருநாராயணபுரம் முதலான அனேக திவ்ய தேசங்களிலும்

ஸ்வாமியை பெழுந்தருள்வித்து ப்ரவசனங்கள் கேட்டு க்ருதார்த்தரானவர்கள் எண்ணிறந்தவர்கள், பரம ஸாத்விகமான முறையில் பிரவசனம் செய்யவல்லவர் ஸ்வாமியொருவரேயாவர். வீண் வம்புப் பேச்சுக் களேயும் ஹாஸ்யக்கதைகளேயும் புகவிடாமல் பூருவாசாரியர்களின் ஸ்ரீஸூக்தி ரேகையை அணுமாத்ரமும் கடவாமல் '' நாமுலமுச்யதே கிஞ்சித் நாநபேக்ஷிதமுச்பதே '' என்னும்படியாக உபக்யஸிக்கவல்ல ஸ்வாமி மின் ப்ரவசனங்களுக்குத் தனிச்சிறப்புண்டு.

ஸ்வாமியின் மாதாமஹரும் பித்ருஸ்தா பேருமான கீர்த்திமூர்த்தி சிங்கப்பெருமாள் ஸ்வாமியோடு அடியேனுக்கு நெருங்கிய பழக்கமிருந்தது. அந்த ஸ்வாமியினுடைய ப்ரபாவம் அத்விதீயமானது. திலீப சக்கரவர்த்திக்குப் பிறகு ரகுமஹாராஜன் அரசுபுரியும்படியைச் சொல்லுகின்ற காளிதாஸ மஹாகவி '' திநாக்தே நிஹிதம் தேஜஸ் ஸவித்ரேவ ஹுதாசக: '' என்று வைதிகமான த்ருஷ்டாந்தத்தை எடுத்துக் காட்டினர். ஸூரியன் அஸ்தமித்த பிறகு அவனுடைய ஒளியைப் பெற்று அக்நிபகவான் ஜ்வலிக்குமா போலே யென்றுர். அதே ரீதியில் சிங்கப்பெருமாள் ஸ்வாமியின்தேஜஸ்ஸைத் தம்மில் கொண்டுள்ள ஸ்வாமி மிகமிக விளங்கிவருவது வியப்பன்று. இக்காலத்திற்குரிய உபங்யாஸா நுக்ரஹத்தோடு நில்லாமல் ப்ராசீக பத்துகியையும்விடாமல் உபய வேதாந்த க்ருந்தங்களேக் காலக்ஷேபமாகவும் நடத்திவரும் ஸ்வாமிக்கு உலகமெல்லாம் பல்லாண்டு பாடக் கடமைப் பட்டுள்ளது.

ஙிகழும் பங்குனித் திங்களில் புகர்வசு கஷத்ரக்தில் ஸ்வாமிக்கு ஷஷ்டியப்த பூர்த்தி மஹோத்ஸவம் ப்ரசப்தமாகின்றது. இதுபற்றி உலகமெல்லாம் உகக்க வேண்டுமேயாயினும் ''வையம்மன்னி வீற்றிருந்து விண்ணுமாள்வர் மண்ணுடே '' என்கிற கம்மாழ்வாருடைய ஆசாணைத்திற்கு முக்கிய லக்ஷ்யமான எம்பெருமானுரைப் போலே பெழுந்தருளியிருக்க வேண்டிய ஸ்வாமிக்குப் பிராயத்தில் பாதிபாகம் கழிந்ததாகிறதே யென்கிற மனக்கேதம் அடியேன்போல்வார்க்குள்ளது. எம்பெருமாளுரைப் போலவே ஸ்ரீ வைஷ்ணவ ஸ்ரீயோடு கெடுங்கால மெழுந்தருளியிருந்து ஆழ்வாரெம்பெருமாளுர் மணவாளமாமுனிகளின் திவ்ய ஸூக்தி திவ்யார்த்த ப்ரவசன துருந்தாராய் நீடும் விளங்கவேணுமென்று பெருந்தேவி மணவாளளுள் பேரருளாளன் திருவடிகளிலே பிரார்த்திக்கிறேன் இந்த மைய விசேஷத்தில் உபய வேதாந்த வித்யாகிதி யென்னும் விருதை ஸ்வாமிக்குச் குட்டுகின்றேன். ''

- நம் ஸ்வாமியிடத்தில் அந்தரங்கப்ரீதியுள்ளார். எத்த**னேவர் எழு**தினுலும் மேலே **பெடுத்துக் காட்டிய எனது வியாஸத்திற்கு ஏககேசமும் இண்யாகாதென்று அப்போது பல** பெரியார்கள் எழுதிய கடிகங்களேப் பெற்றிருக்கின்றேன். மணிவிழா மலரென்று வெளிவந்திருக் கும் புத்தகத்தில் ஸ்வாமியின் வைபவ பரமான வியாஸங்கள் அதிஸ்வல்பமாகவும், பிற ருடைய உபக்யாஸங்களே மிகுதியாகவும் காண்கின்றன. இத்தகைய புத்தகங்கள் உண்மையில் எப்படி அமைய வேண்டுமென்ருல், மஹோத்ஸவம் கொண்டாடப் பெறுகிற மஹானுடைய வைபவங்களேயும் அவர் போற்றும் ஆசாரிபர்களின் வைபவங்களேயுமே கொண்டிருக்க வேண்டும். அல்லது ஸ்வாமியினுடைய அருமை பெருமை வாய்க்க அறுபது உபக்யாஸ் வியா ஸங்களேக் கொண்டிருக்க வெண்டும். கீழே பலபல பக்கங்களால் நாம் விவரிக்க வேண்டும் படி அபத்கங்களேயுல் அம்பைத்தங்களேயுங் கொண்ட அமைஞ்ஜஸவியாஸங்களேயிட்டு வில யுயர்ந்த காகிதங்களே வீணுக்கினது எதற்காகவோ ! வெளகிகப் பெரியார்கள் சிலர் எழுதியுள்ள வியாஸங்கள் ரிற்க. பண்டி தரெனப்படுவோர் எழுதியுள்ள வியாசங்களில் '' எம்பெருமாஞர் தர்சனம். " ஆழ்வார்கள் வளர்த்த வைஷ்ணவம். பராசரர்கண்ட விஷ்ணுதத்வம் " என்னுபிக்த மூன்று வியாஸங்கள் விவேகிகளால் உகக்கத்தக்கவையாகும். மற்றவை மற்ற வையே.
- 46. ஈமக்கு ஜீவாதுவான உபயவேதாக்க ரஹஸ்யக்ரக்கங்களில் அச்சேறப் பெருதனவும், அச்சேறியும் அருமைப்பட்டிருப்பனவுமான ஸ்ரீகோசங்கள் பல இல்லேயா? அவற்றுள் ஒன்றை ஸுபரிஷ்க்ருதமாக வெளியிடும் பணி இக்க ஸைய விசேஷத்தில் வாய்த்திருக்கால் பொற்ருமரை மலர் நிறமணம் பூத்ததாகுமன்றே. நடவாததுபற்றி நாம் சித்தனே செய்வதைவிட்டிடுவோம்.

மணிவீழா மலரில் மிக முக்கியமாக அமைய வேண்டிய விஷயம்—ஸ்வாமியினுடைய வைபவ விசேஷங்களேப் பரமஸாத்விக ஸரணியில் எழுதுவித்துப் பிரசுரஞ் செய்வித்தலேயாகும். வெண்பாவாகவும் சுலோக புஷ்ாபஞ்ஜலியாகவும் வசனமாகவும் வெளிவந்திருக்கின்ற<mark>வை</mark> ஸ்வாமியினுடைய பெருமைக்கு இறையும் தகாதவை. ஸ்ரீ பார்த்தலாரதி பக்தலமாஜ லைபயார் ஸமர்ப்பீத்ததாக வெளிவந்திருப்பதான 16 சுலோகங்கள்கொண்ட பத்ப புஷ்பாஞ் ஐவியைப்பற்றி ஆகாசத்தை கோக்கியமுவது தவிர வேறு என்ன சொல்லுவது ? ஒவ்வொரு சுலோகமும் "வேங்கடார்ய குருவர்ய ஸுதீந் நமாம; '' என்னும் முடிவு கொண்டது. ஒன் றிரண்டு மாறியிருப்பதிருக்கட்டும். ஸம்ஸ்க்ருதத்தில் எத்தணேயோ அபப்ரம்சங்கள் <mark>நேருவ</mark> துண்டு ; ' நப்ரமாத்யதி கோ புவி '' என்பர்கள். ஸுதீந் என்கிற வொரு ஸம்ஸ்க்ருத பதம் உலகில் நடையாடுவதாகக் கண்டாரு மல்ஃ, சேட்டாருமில்ஃ. எழுதுவதில் ஏதோ அவத்யங் கள் நேருவதுண்டு ; இப்படியொரு அஸம்பத்தம் ஒரு விசைக்குப் பதினுறு விசை புகுவது அஸஹ்யம் அத்யந்த மஸஹ்யம். ஹரீக் கபீக்போலே ஸுதீக் என்று கினத்துவிட்டார். எழுது கிறவர்கள் ஏதோ மருண்டு எழுதிவிட்டாலும் ஆயிரக்கணக்கான பணத்தைச் செலவழிக்கு வெகு சிறந்த தாளிலும் மிகவுயர்ந்த விபியிலும் அச்சேற்றுமவர்களும், இவற்றைக் கண்டு உள்ளம் பூரிக்கின்றவர்களும் இதையெல்லாம் ஸஹித்திருக்கிருர்களென்ருல் என்னென்பது ? அந்தபுஷ்பாஞ்ஐலியில் '' ஸ்'வகியை؛ க்ருதிபி ;'' '' உபந்யஸந்தி ''...என்று இவைபோன்றுள் ளவை ஸுதீர் முன்னிலேயில் திவ்ய ஸ்ரீ ஸூக்திகளாகவன்ரே கருதப்பட வேண்டியவை.

- 47. ஸாஹித்யவ்பாகரண வேதாக்க சிரோமணி, ஸம்ஸ்க்ருத ப்ரொபஸர் என்ருருவர் கத்யமால் ஒன்று அழகாக எழுதியுள்ளார். உண்மையில் அழகானதே. இரண்டொரு பக்கம் எழுதினுலும் தவறுகள்வக்கு புகவேண்டியது தல்விதியாகிறதே. எழுதுகிறவர் "ஸர்வஸ் யாப் ஐகதஸ் ஸழல்ஜிஜீவிஷயைவ க்ருதாவதாரௌ (ராமக்ருஷ்ணனே)" என்ருர். ஸமுஜ்ஜிஜீவிஷா என்ருரு கம்பீரமான பத முண்டென்று தெரிக்து கொண்டாரிவர் என்பதற்கு ஸக்தோஷமே. அதன் ஸ்வருபத்தைத்தான் தெரிக்து கொண்டிலர்; உஜ்ஜி ஜீவிஷை! பென்பது ஐகந்நீஷ்டமேயொழிய ராமக்ருஷ்ண நிஷ்டமாகாது. ராமக்ருஷ்ண நிஷ்டமாக விவக்ஷித்து இங்கு ப்ரயோகம். ஸமூல்ஐஜீவயிஷயா என்றிருக்க வேணும். உஜ்ஜீவிதமிச்சா-உஜ்ஜி ஜீவிஷா. உஜ்ஜீவயிதமிச்சா-உஜ்ஜி ஜீவயிஷா. இதற்கு வியாகரண சாஸ்த்ர ஞானம் அதிக மாகத் தேவையில்லே. ணிச்சு அந்தர்ப்பாவிதமென்று வாதம் எழும். வாதப்ரஸங்கம் இங்கு இடம் பெறவேண்டா. நாம் உணர்த்துவது விவேகிகளின் தெளிவுக்காகவத்தனே.
- 48. வெண்பாமாலே யென்று ஒன்று. பத்திப்பாமாலே யென்று பிரசுரம் செய்திருக்கலா காதா ?சில தமிழ்ப் புலவர்கள் பேசிக்கொண்டிருக்கையில் கட்டணக் கலித்துறையும் வேண் பாவுமியற்றுவது. அரிது ; குறள் இயற்றுவது மிகவுமரிது என்று வார்க்கை நடந்ததாம். அதைக் கேட்டுக்கொண்டிருந்த வொருவர் 'குறளியற்றுவதில் என்ன அருமை ? நாற்சீர் கொண்ட ஓரடியும் முச்சீர் கொண்ட மற்ரோடியுமிருந்தால் குறள்தானே ' என்று சொல்கி, ''சிறப்புடன் பூணகள் இறப்பிலே யிருந்தக்கால், புறப்பட முடியாதா மெலிகளால்'' என்று உடனே குறள் இயற்றிவிட்டார். இத்தகைய வெண்பாக்கள் மிக வியக்கத்தக்கவை. இதெல்லாம் இயற்றுவிறவர்கள்மீது குறைகூறுகிறபடியன்று. ''செய்வன திருந்தச் செய்"' என்பதறியாகே, திருந்தச்செய்ய ஆற்றலற்றவர்கள் இப்பணியில்முன்னிற்கும்படி செய்ததொன்றே சோசரியம்.
- 49. இதற்கு முன்னே 'கார்ப்பங்காட்டுக் கருணே முகில்' என்ரெரு சிறு புத்தகம் (மார்ச்சில்) வெளிவந்தது. அதில் சக்ரவர்த்தி ஸ்ரீரிவாஸரென்பவரிடம் கட்டுரை பொன்று எழுதி வாங்கி, அதில் ''காரப்பங்காடு ஸ்வாமி சொன்ன விஷயத்தையே திரும்பத் திரும்பச் சொல்லிக் கொண்டிருப்பர்; இப்படி ஒன்றையே திரும்பத் திரும்பச் சொன்னுல்தான் விஷயம்

அழுத்தமாக மெஞ்சிற்படும் '' என்றெழுதச் செய்திருக்கிருர்கள்; அதைப்பார்த்த பெரியார்கள் பலரும் '' இது சுவாமியீடத்தில் உண்மையன்புள்ளவர்கள் த‰யிட்டுச் செய்த காரியமாகத் தோன்றவில்ஃயை " என்றே சொல்லிக்கொண்டிருந்தனர். 'ஸ்வாமி ஒரு தரம் சொன்ன விஷயத்தை மறுமுறை சொல்லாமல் க்ஷணந்தோறும் அபூர்வமாகவே ஸாதித்து வருகிருர் ' என்றன்ரே எழுதியிருக்க வேண்டும். உண்மையன்புடையார் அப்படியன்ரே எழுதுவார் கள். \* உறவு போலேயிருந்து குளவிபோலே கொட்டுவர்கள்' என்கிற பழமொழிக்கிலக்கான **கபர் செய்யும் செயல் ஸ்வாயிக்குத்தான் அவத்யாவஹம் என்பதை இனிபாவதறிய வேணும்.** இதைப்பற்றி முக்கியமாகச் சிறிது விஜ்ஞாபிக்கிறேன். '' அபசப்தபயம் நாஸ் நி அப்பளாசார்ய ஸக்கிதௌ. குத்னிதோக்திபயம் நாஸ்தி கும்ரவாடி குலோத்பவே.'' ஏன்ரெருை பாஷி தம் உபர்யாஸகர்களின் கோஷ்டியில் ஸுப்ரளித்தமாகவுண்டு. இதில் உத்தரார்த்தத்திற்கு இலக் கான வ்யக்தி ''இருள்தருமா ஞாலத்து தெருள்தருமா தேசிகன்'' என்று மகுடமிட்டெழுதிய அபசப்தமயமும் குத்ஸிதோக்தி புஞ்ஜமுமானது, ''தம்பீடி நாஸ்தி, தடபுடல் ஜாஸ்தி'' என்னும்படியான நபர்கள் பலருண்டே. அடியேனிடம் ஒரு ஸ்வாமி அடிக்கடி வந்து ''ஸவ்யாக் க்யானத்தோடு ஒரு ஸ்ரீமத் ராமாயணம் ஸாதிக்கவேணும்'' என்பர். 'கியாக் கியானத்தோடு வேணுமா ? ஸவ்யாக் க்யானத்தோடு வேணுமா ? என்று கேட்பேன். 'கியாக் கியானத்தோடு அடியேனிடமிருக்கிறது, ஸவ்யாக் க்யானத்தோடு இருந்தால்தான் நல்லதென்று அப்பா அடிக்கடி ஸாதிக்கும்படியாயிருக்கும்' என்பர். ஸகுடும்ப ஸமேதராய் வரவேணு மென்பதை ஸஹகுடும்ப ஸமேதராப் என்று திருத்திக்கொடுக்கும் சிரோமணிகளு முண்டே. இவ்வண்ணமாகவே இந்த சுனச்சேபர் "நம்ஸ்வாமி ஸஹஸ்ரநாம பாஷ்யத்தை பட்டர்பாஷ்யத் தோடு பலகால் ப்ரவசனம் செய்தருளியிருக்கி மூர்'' என்றெமுதுகிருர். ச்ருதப்ரகாசிகையோடு கூட ஸ்ரீ பாஷ்ய ப்ரவசனம்—தாத்பாய சந்த்ரிகையோடுகூட கீதாபாஷ்ய ப்ரவசனம்–என்னுமா போலே இப்படித்தானெழுத வேண்டுமென்று கொண்டாரிவர் பட்டர்பாஷ்யத்தோடுகூட ப்ரவசனம் செய்யப்பட்ட ஸஹஸ்ரநாமபாஷ்யம் சங்கரபாஷ்யமோ மத்வபாஷ்யமோவென்று கேட்டுணர வேண்டும். இவர் ஸ்ரீ பாஷ்ய காலக்ஷேப கோஷ்டியில் தானும் அந்வயித்திருப்ப தாக வெழுதுகிறுர். அம்மாளுடைய கோஷ்டியில் ஸ்ரீ ஸுதர்சனபட்டர் போல் இகழ் கின்ருர் போலும்.

50. இருவாய் மொழியில் (9—3—11) ஓராயிரமாய்ப் பதிகத்திற்குப் பலச்ருதி பாசுரத்தில் ''இவைபத்தினின்பாலர் வைகுந்தமேறுதல் பான்மையே '' என்றவிடத்தில் இவைபத்தினின் பாலர்-இப்பதிகத்தோடே ஏதேனுமொருவழியாலே அர்வய முடையவர்கள் என்றுள்ள கியாக் கியானங்களே யநுஸரித்து அடியேன் திவ்யார்த்த தீபிகையில் எழுதியிருக்கிறேன்—''இப்பாசுரங் களேக்கண்ட பாடமாக்கிச் சொல்லுவதோ, அர்த்தா நுஸர்தானம் பண்ணுவதோ, பிறர் அநுஸர் திக்கக் கேட்டிருப்பதோ, தீருவாய்மொழி ஸேவிக்குமிடத்தில் இருர்து உறங்குவதோ இப்படிப்பட்டவற்றில் ஏதேனுமோன்றைச் செய்பவர்களும்…'' என்று.—டில்லியில் உயர்ந்த பதவியில்வாழ்ந்த மஹாமேதாவியான ஸர் K.S. கிருஷ்ணன்ஸ்வாயி இதைக்கடாக்ஷித்து அடியேனுக்கு (எழுதினர்)—'' நான் காஞ்சிபுரத்தில் மணவாளமாமுனிகளின் மஹோத்ஸவம் ஸேவிக்க ஆசையோடுவர்து ஒருவாரம் தங்கியிருந்தபோது அங்கு ஆச்சர்யமாக நடக்கிற திரு வாய்மொழி ஸேவையை யனுபவிக்க வேணுமென்றே கோஷ்டியில் தவருது அர்வயித்து வந்தேன்; ஆணல் அடியேன் பாபப்ராசுரியத்தாலே கோஷ்டியில் இருந்தபடியே ரித்னரதான் செய்ய நேர்ந்தது; ஆணுலம் வைகுண்ட ப்ராப்திக்கு ஒருவிதமான கைம்முதலுமில் வரதிருக்கும் அடியேனுக்கு ஒரு கைக்கமுதல் கிடைத்துவிட்டதென்று இன்று உள்ளம் பூரிக்கிறேன்'' என்றெமுரினர். இதன் பொருளே அடியேன் வீரைவில் கீரஹிக்க முடியாமலிருந்தது. திவ்யார்த்த தீபிகையில்

இவை பத்தினின்பாலர் \* என்றவிடத்து அடியேனெழுதியிருப்பது அப்போது ரிணவுக்கு வரா மலிருந்ததனுல். பிறகு அவர்க்கே பெழுதித் தெளியவேண்டியதாயிற்று, திருவாய்மொழிக்குச் சொன்ன பலன் ஸ்ரீபாஷ்யத்திற்கு முண்டென்னக் குறையில்ஃயே. ஆகவே இவர்க்குப் பெரியதொரு முக்திமூலம் கிடைக்கிறதென்பதுபற்றி யுகக்க வேண்டியதே.

61. ஸ்ரீஸ்வாமியின் வைபவ அர்ணவத்தில் ஒரு திவலேயும் அறியகில்லாத விந்த நபர் ஸ்வா மிக்குப் பெருமை விளக்க வேணுமென்பது வெளிக்காட்டாய், சிறுமையை விளக்க வேணுமென்பது வெளிக்காட்டாய், சிறுமையை விளக்க வேணுமென்பதே உட்கருத்தாய்ச் செய்திருக்கின்ற சில்விடமங்கள் உலகுக்குத் தெரியவேண்டி, சிறி தெடுத்துக் காட்டித் தத்துவமுணர்த்த வேணுமென்றே இங்குச் சில பக்கங்களேழுதுகிறேன். ஏற்கெனவே ஸ்ரீ ஸ்வாமி வைபவபரமாக காரப்பங்காட்டுக் கருணேமுகில் என்ரெரு சிறு புத்தும் ஒருவரால் வெளியிடப்பட்டிருப்பதைப் பலருமறிவர். நானும் கீழே ப்ரஸ்தாவித்திருக் கிறேன். அதில் ஒரு சிறுவர் பெயரால் 'அமைதியின் திருவுருவம்' என்ருரு கட்டுரைவெளியிடப்பட்டது. அதில் அநவரைமாக த்ரௌபதி விஷயகவிவாதத்தைப் பிரஸங்கித்து "வேங்கடார்ய சதகமென்ரெரு தூஷணக்ரந்தத்தை ஒரு ஸ்ரீ வைஷ்ணவ ஸ்வாமியே வெளியிடவும் ஸ்வாமி அதைப் பொருள்படுத்தாமல் மிக்க பொறுமையோடு தம்கருத்தை ஸ்தாபனம் பண்ணினதை இவ்வளவு குறுகிய காலத்திற்குள்ளாக எந்த ஸ்ரீ வைஷ்ணவ ஸ்வாமியும் மறந்துவிட்டிருக்க முடியாது" என்றேழு தியிருந்ததைக் கண்ட அடியேன் தத்துவத்தை உல குக்கு வீணப்பூட்டாமலிருக்க முடியாமல் (கீழேப்ரஸ்தாவித்த) ஸ்ரீ வைஷ்ணவ ஹஸ்தபூஷணத்தில் (பக்கம் 85-ல்) எழுபத்து நான்காவதான உரக்யாலத்தில் எழுதியிருப்பதாவது:—

்' இதில் பிரஸ்தாவிக்கப்பட்டுள்ள ஸ்ரீ வேங்கடார்யசதகம் அடியேனுடையதே. 116 சுலோகங்கள் கொண்ட இந்நூல் தமிழுரையுடனும் விரிவான முன்னுரையுடனும் 27—8—1959-ல் அடியே னுடைய வைதிக மரோஹராவென்னும் ஸம்ஸ்க்ருத மாலிக பத்ரிகையின் அனுபந்தமாக (7 வருடங்களுக்கு மூன்பு) வெளியிடப்பட்டது. இதை ஒருவரும் மறந்திருக்க முடியாதென்றது ஸத்தியமே. கா. வே. ஸ்வாமியோடு ரேர்ந்த பல விவாதங்களுக்கு முற்றுப்புள்ளியிட்டது இந்த நூல்தான். விவா தம் வினீருத் விஷயங்களில் த்ரௌபதீ விஷயம் ஒன்றேயன்று (1) நப்பின்னப் பிராட்டி. (2) கப்யாஸ ச்ருதி. (3) தமிரரவப்பாடம். (4) லஷ்மணன் அலத்யவாதி. (5) மந்தோதரியின் புலம்பல். (6) கட்டில்-கட்டிலில். (7) வாத்ஸல்யம். (8) பெளவனம். வந்து தண்காட்டினவாறே......என்று இண்ய பல விஷயங்களில் விவாதம் வினீர்து இவை எல்லாவற்றுக்கும் அசைக்கவொண்ணுத நிரு பணங்களினும் கிகமனம் செய்திருப்பது இந்த சதகக்ரந்தம். கீழே அடியேன் விஜ்ஞாபித்த விவாத விஷயங்களெல்லாம் இந்நூலிலுள்ள நூற்றுப்பதினுறு சுலோகங்களில் அலசியலசி ஸித்தார்த்தம் கிணநாட்டப்பட்டுள்ளவ சற்றை இன்றைக்கும் என்றைக்கும் தடஸ்த வித்வான்கள் காணலாம். இந்நூலின் பிரதிகள் இற்றைக்கும் நூறுக்கு மேலுள்ளன. அபேக்டிகர்கள் அரை ரூபாய் ஸ்டாம்பு அனிப்பிப் பெறலாம்."

என்பது அங்குள்ள அறிக்கைச்சுருக்கம். இங்ஙனே உலகுக்கு உண்மைகள் தெரிவதற்காகவே யன்ரே ஒவ்வொருவரும் உறவினர்போல் பரிவுகாட்டி பெழுதுவது. ப்ரஸ்துதரான சுடீச்சேபர் செருநாளாய் மறைந்தும் பலர்க்கு மறந்தும்போன பல தத்துவங்களே உலகம் தெரிந்துகொன் வதற்காகவே தனது கட்டுரையை வீணே வளர்த்தியிருக்கின்றுர். இவ்வுலகம் இருள்தருமா ஞாலமென்பதையும், இதில் தெருள்தருமாதேசிகளும் நம் ஸ்வாமி திருவவதரித்துள்ளாரென் பதையும் யாரே மறுக்கவல்லார்? உபறந்தவாறும் வளர்ந்தவாறும் என்றுப்போலே பிறந்து வளர்ந்த வீறுகளே ஸாத்விசமான முறையில் எத்தனே பக்கங்களும் எத்தனேயோ புத்தகங்களு மெழுதலாமே. இடையில் '' சிங்கப்பேருமாள் திருவுள்ள வெற்றி '' என மகுடமிட்டு ரஜஸ்தமோகுண வைபவம் விளங்க எழுதியுள்ள கில வரிகளேக் கேளீர்:— '' சிங்கப்பெருமாள் காலத்திலேயே செவ்வாயைபச் சனியென்று வாதிப்போர் தொகை மலிந்திருந்தது. பூர்வாசார்ய

பூசுமெழுக்க் திரையீட்டு க்ரர்தங்களுக்குப் பொலிவூட்டுவதற்குப் பதிலாக அவற்றைப் வைத்து கவீன வுரைகள் வெளிவரத் தலேப்பட்டன. ஸம்பீரதாபத்தில் சண்டைச் சுவடிகள் மலிர்து, தெளிந்த தீர்த்ததடாகமாய்த் திகழ்ந்த நம் தரிசனத்தில் மதயானேகள் புகுந்து சேறும் சக்தியுமாய்க் குழப்பின; மிக்தைக் கக்தைகள் மிதமும் வெளியாகும் அக்காளில்......'' என்று எழுதிக்கொண்டு போகிருர். இவ்விடத்து விவக்ஷிதங்களே அடைவே கேளுங்கள். "சிங்கப் பெருமாள் திருவுள்ள வெற்றி '' என்னுஞ் சொற்ரெடரைக் காணும்போதே உலகுக்கெல்லாம் சிங்கப்பெருமாள் திருவாக்கு வெற்றி யென்னும் ஈமது நூல்கள் அத்தனேயும் ரினேவுக்கு வர்தே திரும். இப்போது நடப்பது ஸ்ரீ ராமாநுஜன் 214. நூற்றப்பதினுன்கு லக்கமுள்ள ஸஞ்சிகையிலிருந்தே இங்கப்பெருமான் இருவாக்கு வெற்றி மலர்கள் நறுமணம் வீசத் தொடங்கியிருக்கின்றன. வெற்றியின் முதல் மலர், இரண்டாவது மலர், மூன்ருவது மலர், னன்காவது மலர், ஐந்தாவது மலர், ஆருவது மலர்...என்றிப்படி ஸரம்ஸரமாக மலர்களும் **மாகேகளும் வெளிவந்து, "நாற்றிசையுங் கொண்டாடும்" "நற்றவர்கள் கொண்டாடும்"** " ால்லவர்கள் கொண்டாடும் " " நான் மறையோர் கொண்டாடும் " என்று உபதேசரத்தின மாவேயில் அருளிச்செய்த கணக்கிலே ஈல்லவரும் ஈற்றவரும் நான்மறையோர்களும் நாற்றிசை போர்களும் கொண்டாட கிற்கின்றன.

52. பஹான்களின் இருவுள்ளமும் வெற்றிபெறும் ; இருவாக்கும் வெற்றிபெறும்.எதுவும் பழுதுபடாது. நெடுநாளேக்கு முன்னர் மறைந்துபோனவர்களின் இருவாக்கை நாம் கண்டறிய



இயலுமேயல்லது திருவுள் ளத்தைக்கண்டறிய இய லாது. ஆனுல், பல்லாயிர மாண்டுகட்கு முன் பு மறைந்தவர்களின் திருவுள் னத்தையும் மஹாமேதாவி சளான நம் ஆசார்ய ஸார்வ பௌமர்கள் கண்டறிக்து எழுதி வைத்திருப்பதான து அவர்களின் திருவாக்கைக் கொண்டேயாம். திரு வரக்கு இல்மே பென்றுல் திருவுள்ளங் கண்ட மியய ப்ரஸக்தயே கிடையா தன்ரே. ஆகவே சிங்கப் பெருமாள் தீருவாக்கு

தேவப் பெருமாள் தையில் மகத் திருகாள் திருவீதி கோஷ்டி என்று பலவாண்டுகளாக உலவிவருமது எத்தகைத் தென்று தெரிந்து கொள்ளவேண்டும். தானேபெழு இய தன் சரிதை பென்னும் எனது சரித நூல் அச்சாகி வெளிவந்து பத்து வருடங்களாயின். அது ஸ்ரீ ராமா நுஜன் மூலமாகவே நான்கு பகுதிகளாக வெளிவந்து உலகம் பரவியுள்ளது. அது ஸ்ரீ வைஷ்ணவர்களின் திருமாளிகை தோறும் விளங்கு வருவதால் அதைப்பற்றி இங்கு நாம் அதிகமாக வெழுதத் தேவையில்லே. க்வாளியர் மாநகரில் வாழும் ஸ்ரீ உ. வே. S. ஸக்யமூர்த்தி ஸ்வாமிகள் அதனே ஆங்குலத்தில் மொழிபெயர்த்ததும் உலகம் பரவியுள்ளது. (கமிழில் பக்கம் 140-ல் சிங்கப்பெருமாள் ஸ்வாமியின் திருவுருவப் படத்துடன் அவருடைய திருவாக்கு விளங்கு இன்றது. அதன் சுருக்கம் வருமாறு:—

சிங்கப்பெருமாள் ஸ்வாமி உபய வேதார்த ரஹஸ்ய ப்ரவசஞர்த்தமாகத் திருவரங்கம் பெரிய கோயிலில் வாழ்ந்தருளுங்காலத்திலே அங்கு வானமாமலே மடத்தில் வாஸமாக வெழுந் தருளியிருந்தார். அப்போது அடியேன் அவ்விடம் விடைகொண்டு அந்த மடத்திலேயே சிலநாள் தங்கியிருந்தேன். என்னுடைய நோட்புத்தகமொன்றில் என்னுடைய ஜாதகம் குறிக்கப்பட்டிருந்ததை அடியேன் வெளியே போயிருந்தபோது இந்த ஸ்வாமி கடாக்ஷித்தருளி, அடியேன் வந்த பிறகு ஜாதக பலன்களே விவரித்துக்கூறத் தொடங்கினூர். அப்போது அந்த ஸ்வாமி அழுத்தம் திருத்தமாக ஸாதித்ததாவது—" பிரதிவாதி பயங்கர ரென்கிற குடிப்பெயர் உமக்கு அக்வர்த்தமாகவேயிருக்கும். உலகத்திலுள்ள வித்வான் கள் யாவரும் தாமாகவே வந்து உம்முடைய வாக்கில் மாட்டிக்கொள்வார்கள். இதை நீர் பாகைடியாகப் பார்க்கலாம். வேண்டியவர்கள் வேண்டாதவர்கள் என்கிற வாசியில்லா மல் பெரும்பாலும் எல்லாருமே வந்து உம்மிடம் சிக்கிக்கொள்வார்கள். சிக்கிக்கொள்வ தோடு நிற்கமாட்டார்கள்; திக்குமுக்கலாடி நிற்பார்கள். சனிக்கிறமையை செவ்வாய்க் கிழமையாக நீர் சொல்லிவிட்டாலும் அது செவ்வாய்க்கிறமையே ஆய்விடும். இத்தால் நீர் விதண்டாவாதம் செய்வீரென்றதாகாது. எத்தனே வித்வான்கள் திரண்டு போராடினுலும் உம்முடைய வாதந்தான் வித்தாந்தமாக நிற்கும்—என்று சொல்லி இதற்குப் பல சுலோ கங்களும் பாட்டுக்களும் ஸாதித்தார்...இந்தத் திருவாக்கு அன்றைக்கே அவ்விடத்தி லேயே பலிக்க ஆரம்பித்தது — இத்யாதிகள் விரிவாக எழுதப்பட்டிருப்பதைக் காணதா ரில்வே.

இது எகாந்த மன்றிக்கே லோகாந்தமாகப் பலரறிந்ததேயாதலால் இது கல்பிதமான திருவாக்கென்று சொல்லவோ எழுதவோ இதுகாறும் யாரும் முன்வரவில்லே. சனிக் கிழமை விஷயத்தை இப்போது ப்ரஸங்கிக்கின்ற சுனச்சேபர் சிங்கப்பெருமாள் திருவாக்கையே எடுத்துக் காட்டிஞராகிருர். அதுவும் ஸமீபகாலத்தில் பலித்தபடியை சென்னேப் பிரபல அட்வகேட் உ. வே. பின்னபாக்கம் பஹுகுடும்பி அனந்தாசாரியர் ஸ்வாமியின் திருவாக்கு உலகமறியச் செய்திருக்கின்றது. ஆகவே "செவ்வாயைச் சனி யென்று வாதிப்போர்" என்ற கூசுச்சேபருடைய பரிஹாஸ் மொழி சிங்கப்பெருமாள் ஸ்வாமியையே சார்ந்ததாயிற்று.

- 53. "பூர்வாசார்ய க்ரந்தங்களுக்குப் பொலிலுட்டுவதற்குப் பதிலாக அவற்றைப் பூசி மேழுகித் திரையிட்டு வைச்து நவீனவுரைகள் வெளிவரத் தலேப்பட்டன" என்றதற்குக் கேண்மின். இப்போது உபய வேதாந்தங்களிலும் ரஹஸ்யங்களிலும் காலக்ஷேபக்ரந்தங்களாக எந்தேந்த பூர்வாசார்ய ஸ்ரீ ஸூக்திறத்னங்கள் விளங்கி வருகின்றனவோ அவையெல்லாம் அடியேனுடைய பதிப்பாகவே உலகம் பரவியுள்ளன. நம்முடைய காரியாலயத்திற்கு "க்ரந்த மாலர்" என்றே பெயரிட்டிருப்பதற்குச் சேர முப்பதாண்டுகட்கு மேலாகப் பூர்வாசார்ய க்ரந்தமாலா ப்ரகாசனங்கள் அபரிமிதமாக நடந்துவந்து கொண்டிருக்கின்றன. கீழே ப்ரஸ்தா வித்த தன் சரிதையில் (பக்கம் 425-ல்) "அடியேன் பரிஷ்கரித்து வெளியிட்ட புராதன க்ரந்தங்கள்" என்னும் மகுடத்தின்கிற் நற்பத்தைந்து புராதன க்ரந்தங்கள் அடியேன் பரிஷ்கரித்துப் பதிப்பித்தவை உலகுக்குக் காட்டப்பட்டுள்ளன. அந்த லக்கம் 1956-ஆம் வருடம் வரைக்குமே. பூர்வாசாரியக்ரந்த ப்ரகாசனமென்கிற கைங்கரியம் இடையருமல் தொடர்க்தே நடைபெற்று வருகின்றதென்பதை கூபகரிமங்கள் அறிய ப்ரஸக்தியேது.
- 54. இனி '' கவீன வுரைகள் வெளிவரத் தலேப்பட்டன '' என்றதைப் பற்றிச் சிறிது வீரிவாகவே தெரிவிக்கிறேன். இந்த சுனச்சேபர் மேலேயெழுதியுள்ளதாவது—திவ்யப்ரபந்த மணத்துக்கும் உரையெழுதின பெரிய வாச்சான் பிள்ளே யருளிய பெரியாழ்வார் திருமொழி வியாக்கியானம் கரையானுக்கிரையாக அதற்கு மட்டும் மாமுனிகள் உரையருளினதாகவும்,

அதன் மாதுர்யத்தைக்கண்ட பலரும் நாலாயிரம் முழுமைக்கும் ஸ்வாமியே உரையெழுத லாகாதோவென்று விஜ்ஞாபிக்க அடியேனெழுதுவது முறையன்று என சிஷ்யர்களே சிக்ஷித் தார் மாமுனிகள்—என்றும். இங்கே உலகுக்கு உணர்த்துகிறேன். பெரியாழ்வார் திருமொழி வியாக்கியானம் மாமுனிகளின் வியாக்கியா முழுமைக்கும் திருவாய்மொழிப் பிள்ணயின் னத்தின் தகேமேல் அச்சிடப்பட்டுமுள்ளது அஃதிருக்க, மாமுனிகள் ஏன் தாமொரு வியாக் கியானமிட்டருளினூர் ? உரைதந்தருள வேணுமென்று கோரினவர்களுக்கு பிள்ளேயின் வியாக் கியான பிருக்க நானென்று எழுதுவது அபசாரமல்லவா ? அதையே கொள்ளுங்கள் ' என்று ரியமிக்க வேண்டியிருக்க, அது செய்யாததேன் ? உபதேசரத்தின மாலேயில் பெரிய வாச்சான் பிள்ளேயின் ப்ரசம்ஸையைக் கு‰க்கட்டினபின் ''மஞ்சீயர் செய்க வியாக்கியைகள் மாலிரண் டுக்கு, எஞ்சாமை யாவைக்குமில்மேயே—தஞ்சீரால் வைய தருவின் தம்பி மன்னுமணவாள முனி, செய்யுமவைதாமுஞ்சில " என்னும் பாசுரத்தினல் ஈஞ்சீபரையும் அழகிய மணவாளப் பெருமாள் நாயனைரயும் வாதிகேஸ்ரி முனிகளேயும் சிற்சில திவயப்ரபர்தங்களுக்கு வ்பாக்க்யா தாக்களாகக் குறிப்பிட்டருளின மாமுனிகள் (கா னூற்றுகாற்பது பாசுரங்களுக்கு வியாக்கியான மிட்டருளின ஸ்வாசார்பரைத் தொடாது விட்டதென்னே ? இது மிகுந்த அபசாரமன்ரே ? என்று கேட்டால் என்னவிடை யிறுப்பரிவர் ? அது திருவாய் மொழிப் பிள்ளேயின் வியாக்கி யான மன்று என்கிற நமது முடிவை யாதரிப்பதாகச் சொல்லவருவர். அடுத்த கேள்விவரும் ; ஸ்ரீவசன பூஷணத்திற்கும் ஆசார்யஹ்ருதயத்திற்கும் ஆய்ப்படி பென்கிற ஐக்கயாசார்ய வியாக்கி யானம் லுப்தமாகாமவிருக்கச் செய்தேயும் அவற்றுக்கு மாமுனிகள் ஏன் வியாக்கியானமிட் டருளினர் ? என்று கேட்டால் வாய் திறக்க வழியுண்டோ ? திருவாய்மொழிக்கு ஒன்பதினுயிர மிருக்கவும் இருபத்து நாலாயிரம், அஃதிருக்கவும் முப்பத்தாருயிரம், அஃதிருக்கவும் பன்னிரா யீரம் அவதரித்தன. இயற்பாவுக்குப் பெரிய வாச்சான் பிள்ளே வியாக்கியானயிருக்கவும் அப் பிள்ளேயுரை தோன்றிற்று. இங்ஙனே எத்தனே காட்டலாம். ஒரோ வைசத்பத்தைக் கருதியே பின்போயவுரைகளும் தோன்றுகின்றன வென்றும், அவற்றினுல் உலகுக்கு உபகாராதிசயமே பென்றும் நன்கறியலாம். தத்வத்ரய விபாக்கியான அவதாரிகையில் இது காண்க.

55. பூர்வாசார்ய ஸ்ரீ ஸூக்திகளில் அவத்யங் கூறி விச்வாமித்ரஸ்ருஷ்டிபோல உரை பெழுதும் அல்பச்ருதர்களே உபாலம்பத்திற்கு உரியவராவர்கள். பூர்வாசார்ய திவ்ய ஸ்ரீ ஸூக்தி களுக்குக் கவசம்போல தோன்றியுள்ள அடியேனுடைய உரைகள் பாவும் நூற்றுக்கணக்கான வித்வான்களால் புகழப்பட்டவையே பொழிய, இவற்றில் குறைகூறிப்பிழைத்த வித்வான் ஒரு வருமிலர். அங்ஙனம் புகழ்ந்தவர்களில் தலேவர் கமது காரப்பங்காட்டுக் கருணேமுகில் ஸ்வாமியே யாவர். உலகமறிந்தவதனே இந்த சுனச்சேபர்க்கு மட்டும் உணர்த்துகிறேனிங்கு '' ஜகதா சார்யர் '' என மகுடமிட்டு ஸ்ரீ ஸ்வாமி யெழுதிய கட்டுரையிது:

"பெரியவாச்சான்பிள்ளே அநுக்ரஹித்த ஸகல அருளிச் செயல்களின் வ்யாக்யாக ஙகனே யும், ஸ்ரீ ராமாயணத்தில் பலபல ச்லோகங்களுக்கு இன்சுவையே வடிவெடுத்த வ்யாக்யானங் களேயும் ஸ்தோத்ரரத்காதி வ்யாக்யாகங்களேயும் அனுபவிக்குங்கால் ஸ்ரீ வைஷ்ணவ உலகத்திற்கு இம்மஹான் செய்த மஹோபகாரங்கள் அதிப்ரனித்தங்களேன்று உபபாதித்துச் சொல்ல வேண்டுமோ ? மணவாள மாமுனிகள் 'வள்ளல் வடக்குத் திருவிதிப் பிள்ளே' என்று அருளிச் செய்திருக்கிருர். மைகாலத்திலவர்களே யொழிய, பின்புள்ளாரும் அறிந்து உஜ்ஜிவிக்கும்படி ஈடுமுப்பத்தாளுயிரம் என்னும் க்ரந்ததீதை உபகரித்த ஒளதார்யத்தையே புகழ்ந்து வள்ளல் என்றும், ஆழ்வார் ஊருநாடு முலகமுக் தம்மைப் போவிருக்கும்படி திருவாய்மோழிபாடினுற்போல் இவர் நாடுறிய ஈடுகன்குரைத்தது என்றும் கொண்டாடுகிருர். இவ்வாறு தாமும், தமக்கு நயகத்வயமான சிஷ்யர்கள் முகமாகவும் ஸ்ரீ வைஷ்ணவ உலகத்திற்குப் பரமோப காரத்தைச் செய்தருளிய ஐகதாசார்யரான நம் பிள்ளேயின் திருவவதாரமே ஐகதாசார்ய

நான கம்பிள்ளேயின் இருவவதாரமே ஐகதாசார்ப ஸிம்ஹாஸகா இபஇயா பெழுந்தருளியிருக் கிற காஞ்சீ ப்ரதிவாதி பயங்கரம் அண்ணங்கராசார்ய ஸ்வாமி என்னும் விஷயம் உலகறிந்த தேயாம் கப்பிள்ளே ஸகல சாஸ்த்ரங்களேயும் வரியடைவே கற்றறிந்து அந்கப் பாண்டித்யம் முழுவதையும் அருளிச் செயலுபந்யாஸங்களிலே உ பபோகப்படுத்தி வந்காரென்பது ப்ரஸித் தம் பெரியவாச்சான்பின்ளே வடக்குத் திருவீதிப்பின்ளே ஆகிப இம்மஹான்களின் அருளிச் செயல் வயாக்யாகங்களிலும் ஸகல சாஸ்திரங்களேயும் காமனுபவிக்கிரேம். கம் ப்ரதிவாதி பயங்கரம் ஸ்வாமி உபர்யா உங்களிலும், பெரியவாச்சான் பின்னேயைப்போலவே உபகரித்த திவ்யபர்பந்த திவ்யார்த்த திபிகை என்னும் அருளிச்செயல் வ்பாக்பரனங்களிலும் பஞ்சஸ் தவம் முதலான ஸ்தோத்ர வ்பாக்யானங்களிலும் வகல சாஸ்க்ரார்த் கங்களேயும் பரத்யக்ஷமாக அனுபவிக்கும்படி பாக்யம் பெற்றுள்ள கமக்கு ஸ்ரீ ஸ்வாமியின் அவகாரத் தன்மை ப்ரத்யக்ஷன விக்கம். ஸ்ரீ ஸ்வாமி இவ்வுலகில் எண்ணிறந்த ஷஷ்டி அப்கபூர்த்தி மறோத்ஸவங்களேக் கண்டருளி ஸ்ரீவைஷ்ணவ ஸ்ரீயை ப்ரவசன முகங்களாலும் கரந்த முகங்களாலும் ஒங்கித் தழைக்கச்செய்து எழுந்தருளியிருக்க ஸ்ரீபார்த்தசாரதி அருள்க.

#### வெங்கடாசாரி, காரப்பங்காடு.

56. அன்பர்களே! அடியேனுடைய தமிமுரைகள் ரிற்க. தமிழிற்போலவே ஸம்ஸ்க்ருத ஆர்திர பாஷை எளிலும் அடியேனுடைய விரிவான வியாக்கியானங்கள் இற்றைக்கும் வெளி வர்து கொண்டேயிருக்கின்றன. இவ்வெளியீடு தொடங்கின காலத்தில் திருப்பாவைக்கு வகு வெ த விரிவாக எழுதி வெளியிட்ட ஸம்ஸ்க்ருக வியாக்கியானம் தினமணியின் விமர்சனத் திற்குச் சென்றது; அப்பத்திலையின் ஆடிரியர் கம் வேங்கடவர்க்கு அதையனுப்பி விமர்சன மெழுதியனுப்ப வேண்டிளுர்கள். அப்போது கம்ஸ்வாமி அவ்வுரையைப் பூர்த்தியாக அநு பவித்து எழுதியனுப்பிய மதிப்புரை 14—2—542 தினமணிச் சுடரில் வெளிவந்துள்ளது. அதையும் உலகம் அநுபவித்தேயுள்ளது. காணுதார் இங்குக் காண்க

## ் 'திருப்பாவையின் ஸம்ஸ்கிருத வியாக்யானம்'' மதிப்புரை.

[இயற்றியவர்—நீகாஞ்ச்: ப்ரதிவாதிபயங்கரம் அண்ணங்கராசாரியர் ஸ்வாமி ] இந்த ஸர்ஸ்கிருக வியாக்பானம் முன்னேர் உரைகளே முற்றுந்தமுளி மிக அழகான ஸம்ஸ்கொகு பாஷைபில் எழுநி 'வெளியிடப்பட்டுள்ளது. ஸ்ரீப்ரதிவாதி பயங்கர ஸ்வாமி உபய வேதாக்தங்களில் மஹாட்ராஜ்ஞர் என்பது உலகறிந்ததேயாம். எிம்ஹியின் வயிற்றிற் பிறந்த எம்றைக்குட்டிபோன்று ஸ்ரீ ஸ்வாமியிடம் பிறந்த இவ்வியாக்யானமும் விறுபெற்று வினங்குகின்றது என்னில் இது கேவலம் ஸ்துதியாகாது. ஒவ்வொரு பாட்டிலும் ஸ்வாபதே சார்க்கும் மிக அழகாக நிருபிக்கப்பட்டுள்ளது இவ்வியாக்யானத்திற்குத் தனிச் சிறப்பாகும். மேலும் பெரியவாச்சான்பின்ளே முதலான பூருவாசாரியர்கள் அருளிச்செய்த வியாக்யானங் களில் காணக்கிடைக்காத சில கற்பணேகளும் ஸ்ரீ அண்ணங்கராசாரிய ஸ்வாமியின் ஸம்ஸ் 💥 வியாக்யானத்தில் உள்ளன. •புள்ளின்வாய் கீண்டாணே• என்பது பதின்முன்ரும் பாட்டு. இப்பாட்டுக்க பெரியவாச்சான் பிள்ளேயும் அழகிய மணவாளப்பெருமாள் நாயுளைய் முறையே பின்வரு மாறு அவதாரிகை அருளிச்செய்திருக்கிருர்கள். " கம் கண்ணுண்டாகில் தானே வருகிருனென்று கிடக்கிருளோருத்தியை எழுப்புகிருள் ''; —" மனத்துக்கினியானப் பாடவும் என்ற இவள் சொன்ன பாசுரத்தை அசல் மாளிகையிலே கிடப்பானொரு பெண் பிள்ளே கேட்டு. நம் அபராதம் தீர இவர்களுக்கு வார்த்தை சொல்லுவோமென்று இங்கு ராமவிருத்தாக்கும் சொன்னுருண்டோ? என்ன, ''ராமவிருத்தாக்குமும் சொன்னும்; க்ருஷ்ண

R

<mark>விருத்தாந்தமும் சொன்</mark>னேம்" என்கிருர்கள். ஐந்பாசாரியரும் இக்கருத்தையே தமது வியாக்பானத்தில் இங்கு வெளியீட்டிருக்கிருர். இங்கு அண்ணங்கராசாரிய ஸ்வாமியின் வியாக்பானம் வெகு ரஸமாயும் விரிவாயும் அமைந்துள்ளது. அதன் சுருக்கம் : ' கணேத்திளங் கற்றெருமை ' என்பது கீழ்ப்பாசுரம். அங்கு ழீகிருஷ்ணன் பாடப்படாமல் ஸ்ரோமன் மட்டும் 'மனத்துக்கி சியான்' என்று போற்றப்பட்டுள்ளான். இதனுல் கோகுலத்தில் கோபிகைகளுக் குள் பெரிய கலகம் கேர்க்கது : கிருஷ்ணணேயே காயகளுகப் பெற்றுள்ள கம்முள் ராமனேப் பாடினர் பார்? அபோத்பையில் கிருஷ்ணனேப் பாடினுல் அங்குள்ளார் அதைப் பொறுப் பரோ ! கிருஷ்ணனேவிட ராமன் மனத்துக் கினியானே ? நம் தேவதையைவிட்டு மற்ருரு தேவதையைப் பாடி ூல் குற்றமாகாகோ? என்று. இச்சமயத்தில் ஸ்ரீராமன் கிருஷ்ணன் இவ்விருவருடையவும் உண்மையை உணர்ந்த ஒரு கோபிகை 'ராமன் யார் ? கிருஷ்ணன் ஆதாரங் காட்டிச்சொல்ல கோபிகை ஒருவர் தானே?' என்று இருவரும் களும் கலக்கந்தீர்ந்து அதற்கிசைந்தவர்களாய் இரு வகுப்பினராய்ப் பிரிந்து திருஷ்ண சரிதத் தையும் ராம சரிதத்தையும் இப்பாசுரத்தில் சேர்த்துப் பாடுகிருர்கள். இவ்விஷயம் ரஸிகர் களுக்கு வெகு ரஸமானது என்பது கூருமலேயே விளங்கும். ஸம்ஸ்க்ருதபாஷா பரிசயம் பெற்றுள்ளவர்களுக்கு இந்த வியாக்யரனம் மிகவும் பயன்படும்.

#### காரப்பங்காடு—வேங்கடாசாரியார்.

57. வற்றருதய ஸுஹ்ருக்மணிகளே! இகே ரீதியில் உண்மையான உகப்புடன் பலபல பத்ரிகைகளில் பரவசர்களாக எழுதிவெளியிட்டுள்ள வர்கள் தென்கமேயார் வடக வயார் ஸ்மார்த் தர்கள் மாத்வர்கள்வை தெர்கள் வெளகேர்கள் என்னும் வாசியற நூற்றுக்கணக்கில் தேறுவார்கள். இதை அடியேன் அபூர்வமாக உணர்த்த வேண்டிய அவசியமில்லே. இவற்ருல் அடியேன் பேருமை பெற்றுகிட்டதா எர்னப்பதுமில்லே. நன்னூலில் ' தன்னுடையாற்றலுணராரிடையினும், தன்னே மறுதலே பழித்த காலையும் '' என்று விசேடித்துக் கூறிய கட்டளேயிலே இவை தெரிவிக்க ப்ராப்துமாயிற்று. இந்த ஸந்தர்ப்பத்தில் முடிவாக வுணர்த்த வேண்டிய தொன்றே

#### ்பல உபந்யாஸகர்களின் ருஜுவான கடிதங்கள்

அடிபேனுடைய புத்தகங்களேக் கடைகளில்வாங்கி உபயோகங்கொள்ளு முடந்பாஸார்கள் மிகச்சிலரே. பலர் ஆர்ஜவத்துடன் நேரில் ஸாதிப்பதும் ஸ்ரீமுகங்களால் தெரிவிப்பதும் இழக் கண்டவாறு:

" தேவரீருடைய ஸ்ரீகோசங்கள் சிலவற்றைக் காண நேர்க்தது; அடியேனுடைய ப்ரவசனங் களுக்கு அவை செய்யுமுபகாரம் அளவிலடங்காது. வாயைத் திறக்க சக்தியற்றவர்களும் துணிக்து உபக்யாஸங்கள் ஆரம்பீட்பதற்கு தேவரீருடைய நூல்களே ஹேதுவாகின்றன வெண்ருல் இதை யாரும் ஆக்ஷேபீக்க முடியாது; ஆக்ஷேபீக்கவும் மாட்டார்கள். தேவரீருடைய எல்லா நூல்களேயும் அடியேனுக்கு க்ருபயா உபகரிக்கவேனும். யதாசக்தி மூல்யமும் ஸமர்ப்பீக்க ளித்தனுபிருக்கிறேன். எல்லாத்துறைகளிலும் தோன்றியுள்ள தேவரீருடைய எல்லா நூல்களும் அடியேன்போல்வாரிடத்திலிருக்தால்கான் ஸார்த்தகமாகும். தேவரீ ருடைய நூல்களும் அடியேன்போல்வாரிடத்திலிருக்தால்கான் ஸார்த்தகமாகும். தேவரீ ருடைய நூல்களேக்கெடியைட்ட தீவிக்கின்ற சிலர் க்ருகக்கர்களாய எதிரம்பு கோப்பது முண்டே; அன்னுர் வகுப்பீல் எங்களேச் சேர்த்துக்கொள்ளலாகாது." என்று இப்படியெமுதியுள்ளவர்கள் இன்னின்றேரென்பது ஏற்கெனவே வெளிவந்த உலகங்கண்ட விஷயமாதலால் இங்கு விவரிக்கத் தேவையில்ஃமென்று விடுக்கப்பட்டது. "உபக்யாஸ வெளபாக்யம்" என மகுடமிட்டே அடியேன் பல வுபக்யாஸ நூல்களே வெளியீட்டு வரு வதால் அவற்றை உபஜீவிப்பார்திறத்தில் அடியேன் பல வுபக்யாஸ நூல்களே வெளியிட்டு வரு வதால் அவற்றை உபஜீவிப்பார்திறத்தில் அடியேன் உகப்புக்கொள்பனேயன்றி அழுக்காறே

அருவருப்போ கொள்பவனல்லேன். இக்காலத்து உபக்யாஸகர்களில் உள்ளவாசிகளே ஸ்ரீரங் கத்தில் ப்ரவசுக சிரகராய் வாழும் ஸ்ரீஉ. வே, வித்வான் தி. அ. சகாபிஷேகாசார்யஸ்வாயி ரஸகன மாகச் சொல்லக்கேட்டிருக்கிறேன். அதாவது, சிலர் அடியேனுடைய திவ்யார்த்ததீபிகை போன்ற உரைப்புத்தக கள்யும் அபூர்வராமாயணு உபக்யாஸ நூல்களேயும் கையில் வைத் தக்கொண்டே ப்ரவசனம் செய்து போருவதுண்டு. சிலர் அப்புத்தகங்களே மறைவாக மட்டும் சிக்தனேசெய்து அவற்றிலுள்ள விஷயங்களேயே யெடுத்துரைத்து, இடையிடையில் ஒன்றிரண்டு விஷயங்களே யெடுத்துக்கொண்டு இன்னுர் இப்படி எழுதுகிறுர், அது தவறு ' என்று கண் டித்துப் பேசும் முகத்தால் தம்முடைய உபக்யாஸ விஷயங்களுக்கு அடியேனுடைய உபக்யாஸ விஷயங்களுக்கு அடியேனுடைய உபக்யாஸ் நூல்களும் உரைநூல்களும் ஆகாரமல்லாதது போலவே வெகு சாதுரியமாகக் காட்டிக்கொள்வதுண்டு என்று. இத்தகைப விசித்திர வைகரிகளேயெல்லாம் அபிஷேகம் ஸ்வாமி தவிர மற்றும் பல மனைன்கள் ஸ்ரீமுகத்வாரா தெரிவித்துக் கொண்டுமிருக்கிறுர்கள்.

- 58, மணவாள மாமுனி எளின் காலத்தில் ஆங்காங்கு திவ்பட்ரபக்தோபக்பாஸங்கள் நடந்து கொண்டிருந்தனவாம், அதைப்பற்றி உபதேசரத்தினமாலேயில் ஒரு பாசுரமருளிச்செய் துள்ளார். அதாவது, " பெரியவாச்சான்பிள்ளே பின்புள்ளவைக்குக்கெரிய, வியாக்கியைகள் செய்வார்— அரியவருளிச்செயல் பொருளே ஆரியர்கட்கிப்போது, அருளிச்செயலாய்த்தறிர்து:`. என்பது. நாலாயிரத்திற்கும் பெரியவாச்சான்பின்ளே கிவாக்கியான மருளிச்செய்திருக்கவே 'நான் திருமா?ஸ சொல்லு திறேன், நான் திருமடல் சொல்லு திறேன்' என்று அவரவர்கள் கால சேஷபம் ஸாதிக்க ஸௌகரிய முண்டாயிற்று – என்பது இப்பாசுரத்தின் கருத்து. இது வாஸ் தவமான விஷயம். அக்காலத்தில் பெரியவாச்சான்பிள்ளேயின் விபாக்கியானங்களேக் குருமுக மாகவதிகரித்து அவற்றைக்கொண்டு ப்ரவசனங்கள் நடத்திக்கொண்டு போந்தார்கள், இக் காலத்தவர்கள் அந்த பத்ததியை அறவேகிட்டிட்டார்கள். இந்த நூற்முண்டில் நாலாயிர ளியாக்கியானங்களே வரியடைவே ஸேளித்துக் காலக்ஷேபம் செய்வார் எங்குமிலர். ச்ரோதா' சதுர்லப:' ஏதோ ஈடு காலக்ஷேபமொன்று மட்டும் ஒருவாறு கடந்துவருகிறதென்ன லாம். ' கான் இருகெடுக்தாண்டகம் சொல்லுகிறேன்; கான் திருவிருக்கும் சோல்லுகிறேன்' என்று மூலேக்கு ஒருவராய் ஆங்காங்கு அவரவர்கள் ப்ரவசனம் செய்துவருவது எகளுலென் பது பற்றி ராமநாதபுரம் ஸம்ஸ்கான விக்வான் (Late) ரா. ராகவையங்கார்ஸ்வாயி மதுரை ஸத்ஸம்பிரதாய வபையில் தாம் ஒரு வெண்பா இயற்றி வர்சித்து விவரணம் செய்தருளினர் அந்த வெண்பா வருமாறு :—
  - " அண்ணங்க ராசிரியர் அற்புதமாம் நூல்கள்தமைப் பண்ணித் தருகையிஞல் பாமரரும்—மண்ணுலகில் கான்சொல்லு கேனதனே நன்குரைக்கேன் நானென்று தாஞ்சொல்ல முன்வருவர் தாம்."

என்ப.ச.். இந்க வெண்பா 1ஃ வருடங்களுக்கு முன்பு ஐகதாசார்ய ஸூக்திஸுதாநிதியில் அச்சேறியுமுள்ளது.

59. இந்நூ கின் முகப்பில் அநுஷ்டுப்பில் ''ஷஷ்டிஸங்க்யாகவார்த்தாமாலாம் ஸமர்ப் பயே'' என்று ப்ரதிஜ்னை செய்தபடி ஸமர்ப்பிக்கப்பட்டுவரும் அறுபது வார்த்தாமாலேயில் 58 முடிந்துவிட்டன. சேஷித்துள்ள இரண்டில் பல அருமையான விஷயங்களேத் தெரிவிக்க விரும்புகிறேன், அடியேன் வாதவிவாத நூல்களே விசேஷமாக எழுதியுள்ளதாய் கூச்சேப ஹ்டைய ஒரு உபாலம்பம். இதைப்பற்றி (வைகுண்டவாளியான) ஸ்ரீமத் பரமஹம்ஸ. தென் பரையாண்டவன் ஏற்கெனவே உலகுக்குப் பெருவெளிச்சம் காட்டியுள்ளார் தமது ஸம்ஸ் க்ருத ஸ்ரீ முக மொன்றினுல். இருகவேயிலுமுள்ள மற்றும் பல பெரியார்களும் இகைப்பற்றி வெளியிட்டுள்ளார்கள். அடியேனுடைய தன் சரிதை 42-1 பக்கங்கொண்டது. 272 பக்கத் தளவில் சரிதையை ஒருவாறு முடித்திட்டு. மேல் முழுவதும் ஸ்வகீயக்ரந்த ரசனேகளேப்பற்றி வெகு விரிவாக எழுதியுள்ளவற்றை உலகம் கண்டிருக்கின்றது. அந்த சரிதை நூலில் பக்கம் 281-ல், 'அடியேனுடைய நூல்கள் பன்னிரண்டு துறைகளில் தோன்றியுள்ளன' என்று தேரிவித்து,

- 1. பூர்வாசார்யர் பெருமையுரைத்தல்
- 2. இதிஹாஸ்புராண சரித்திரங்களுரைத்தல்
- 3, உபந்யாஸகர்களுக்கு உதவியான உபக்யா ஸங்கள் வரைதல்
- 4. வேதாக்க விளக்க நூல்களிடுதல்
- 5. திவ்பப்ரபந்தங்களுக்கு உரையிடுதல்
- 6. ஆசாரியர்களின் தமிழ் நூல்களுக்கு உரை யிடுதல்
- 7. ரஹஸ்யார்த்த விளக்க நூல்களிடுதல்
- 8. ஸ்தோத்ரநூல்களுக்கு உரையிடுதல்
- 9. வேதல்ஷணவிசார நூல்களிடுதல்
- 10. ஸத்ஸம்ப்ரதாயார்த்த விளக்க நூல்களிடு தல்
- 11. லோகாபிராம நூல்களே யெழுதுதல்
- 12. பரபக்ஷப்ரதிக்ஷேப நூல்களிடுதல்.

என்று அப்பன்னிரண்டு துறைகளேயும் விவரித்திருக்கிறேன். ஒவ்வொரு துறையிலும் ஒன்றி ரண்டு நூல்களல்ல; ஒவ்வோன்றிலும் எவ்வளவு எழுத வேணுமோ அவ்வளவும் எழுதி யாயிற்று. ஆயிற்றென்று முற்றுப்புள்ளியிடவில்லே. ஆய்க்கொண்டேயிருக்கின்றதென்பதை அடிபேறுடைய வெளியீடுகளேயெல்லாம் ஒன்று விடாம ் வாங்கி வாசி பவர்கள் அறிவார் கள். ஆணல் அடி.பேன் நான்கு பாஷைகளிலும் வெளியிட்டு வருவதால் இச் நான்கு பாஷை களிலும் ப்ரவேசமுள்ளவர்களேத் தேடிப்படிக்கவேவேண்டும். மேலே விவரித் ; பன்னிரண்டு துறைகளேயும் மாச்சரியமற்றவர்கள் மனனம் பண்ணிப் பார்க்க வேண்டும். எட்டாவதும் ஒன்பதாவதுமான இரு துறைகளில் தோன்றியுள்ள நூச்கள் மட்டும் அடியேனுக்கே வியப்பை வினப்பன, ஸ்தோத்ரரத்னம், கத்பத்ரயம், பஞ்சஸ்தவம். ஸ்ரீரங்கராஜஸ் தவம். ஸ்ரீகணரத்ன கோசம், ஸுதர்சர்சதகம்...இத்யாதி ஸ்தோத்ரங்களின் உண்மைப் பொருளேயுணர்வேணு பானுல் அடிபேனுடைய உரைகள் தவிர வேறு புகலுண்டோ ? திவ்யார்த்சு திபிகையுரை நாலாயிரம் பாசுரங்களுக்கு; ஸ்தோத்ரவுரைகள் இரண்டாயிரம் சுலோகங்களுக்கு. இவ்வரைகள் இது வரை எத்துண் பதிப்பேறின் ? தெரியுமோ ? எதற்கும் ஸட்கேஷ்பமானவுரை பென்பது கிடை யாது; விரிவுரையே யெழுதியுள்ளேன். சிலவற்றை மறுபதிப்புச் செய்ய கேர்க்கபோது காகிகப் பஞ்சம் முதலிய தாத்காலிக அணெளகரியங்களினுல் செறிது ஒருக்கிப் பதிப் 9க்க நேர்ந்தது அந்த ஸம்கேஷ்பத்தில் : அத்ருப்திகொண்ட பல மஹான்கள் தங்கள் பொறுப்பில் க**ு**து விரிவுரை களேயே மறுபதிப்புச் செய்து வருகிருர்கள். ஒன்பதாவது துறையான வேதலக்ஷண விசார நூல்களேப்பற்றி + ஆருக்கென் சொல்லுகேனன் வேபீர்கான்! என்று ரிற்கிறேன். வேதகந்தமே யறியாதவர்சளுக்கு அதைப்பற்றி விவரித்தென்பயன் ?

60. இஃது அறுபதாவது வார்த்தை. கன் சரிதையெழு முடித்தப் பத்து வருடங் களுக்குமேல் ஆய்விட்டபடியால் அக்காலத்தில் மேலேகு றித்த பன்னிரண்டு துறைகளிலும் மானூற்றெழுபது நூல்களே இயற்றி வெளியிடப்பட்டிருந்தன. அவற்றையெல்லாம் அகராதி வரிசையில் தொகுத்து ஒவ்வொன்றின் பிரமேயத்தையும் விரிவுக்கு அஞ்சாமல் விளக்கியிருக் கேறேன். அதில் பக்கம் 231 முதல் 412 வரையில் சென்னே வாளியான ஸ்ரீமத். ராவ்ஸாஹிப் 8. ராகவையங்கார் ஸ்வாமி போன்ற மஹான்களுக்குக் கண்டபாடமாயிருக்கும். கடாக்ஷியாத மஹான்கள் பெரும்பாலுமிலர். அதில் ஆரம்பத்தில் (பக்கம் 281-ல்) எழுதியுள்ள சில வரிகணே மட்டும் இங்கு அநுவதிக்கிறேன்:—

ஆக இப்பன்னிரண்டு துறைகளிலும் அமைந்திருக்கின்ற நமது நூல்கள் நாற்றிசையிலும் பரவியுள்ளன. இவற்றுள் பரபக்ஷப் திசேஷப நூல்களே மட்டுமே நம் தேசத்தவர்கள் பெரும்பாலும் வாங்கிப் பார்ப்பது வழக்கம். மற்ற பதினுரு துறைகளில் அமைந்துள்ள நூல்களில் நம் நட்டினருடைய கடாக்ஷபாதம் அவ்வளவாக வீழுவதில்லே. வாத விவாத நூல்களே மட்டும் பார்த்துவிட்டு 'இவ் வளவு விவாத நூல்களே எதற்காக எழுத வேண்டும்?' என்று சொல்லுபவர்களுமுள்ளார்கள். ஒவ்வொரு விவாத நூலும் தோன்ற வேண்டிய காரணத்தை மேலே க்ரமேண விவரிக்கப் போதிறபடியால் அதனுல் விவேக்களுக்குப் பரமத்ருப்தி விளேக்கு தீரும். இராமணப்பற்றி யருளிச்செய்கிற கம்மாழ்வார் திருவாய் மொழியில் வல்லரக்கர்புக்கமுந்தத் தயரதன்பெற்ற மரதகமணித்தடம் என்றுர். கண்ண பிரானப்பற்றி யருளிச்செய்கிற பெரியாழ்வார் தேனுகன் பிலம்பன் காளியனேன்னும் தீப்பப்பூடுகளடங்க வுழக்கி என்றுர். இவற்றைக்கொண்டு ஸ்ரீராமண்யும் ஸ்ரீக்ருஷ்ணனே யும் வீண் வம்புச் சண்டைக் சாரர்களேன்று யாரும் சொல்லுவதில்லே. சிசுபாலனும் சொன்னதில்லே. தார்மிகர் கிருமித்த தடாகத்திலே கழுத்தில் கல்லேக்கட்டிக் கொண்டு விழுந்து மடிவாரைப்போலே தாமாகவே மடிந்துபோக வந்துசேருகிற விரோதி வரக்கங்களேக் களேக்கு தொழிக்க வேண்டுவது கடமையாகிறதன்றே."

இத்பாதி. எவ்வளவென்று அநுவதிப்பேன் ? ஒவ்வொருவரும் பேணிவைத்துக் கொண்டிருக் கிற எனது தன் சரிதைப் புத்தகத்தைச் சோம்பாது பார்ப்பது.

ஆசார்பஹ்ருதபத்தில் "பகலோலக்கபிருந்து கறுப்புடுத்துச் சோதித்துக் காரியம் மந்த்ரித்து வேட்டையாடி ஆராமங்களிலே வின்யாடும் ராஜரீதி " இத்யாதியான ஆச்சரியமான சூர்ண்யில் அரசர்களின் ரீதியையும் எம்பெருமானுடைய ரீதியையும் ஒப்பீட்டு உபபாதித்தருளுகிகுர். அந்த ராஜரீதி [அரசனுடையு ப்ரகாரம்] எம்பெருமானுக்குப்போலே ஆசார்பர்களுக்குமுண்டு. அரசன் துஷ்ட ஸத்வ ரீரஸைர்ச்தமாக வேட்டையாடுவதுபோலே எம்பெருமானும் காட்டை நாடித் தேனுகனும் களிறும் புள்ளுமுடன்மடிய வேட்டையாடி வருவானேன்கிறபடியே ஆச்ரிதவிரோதி ரீரஸணமாகிற வேட்டையாடினன். ஆசாரியர்களும் சப்ரதிவாதிவாரணப்ரகடா டோபவிபாடக்கூமா: "என்று ஆளவந்தாருளிச் செய்தபடியும், "தற்கச்சமணரும் சாக்கியப் பேய்களும் தாழ்சடையோன் . சொல்கற்ற சோம்பரும்... "கீரும்மாண்டனர் என்று அமுதனர் அருளிச்செய்தபடியும், சமாயிமதங்கஜமஸ்தக கோடிபாடநபாடலபாணிதலோ ய:, க்ருத்யடவி குஹரேஷு ஸமிக்தே ஸ ப்ரதிவாதி பயங்கரனிம்மை: என்று அஸ்மக் குல கூடஸ்தரை நோக்கி தச்சிஷ்யர் பணித்தபடியும் வேட்டையாடுவதையும் மேற்கொண்டேயுள்ளார்கள். நம் மாழ்வார் "பொலிக பொலிகவில் ஆடங்கொள் சமயத்தையெல்லாம் எடுத்துக்களேவனபோலே, தடங்கடல் பள்ளிப்பெருமான் தன்னுடைப் பூதங்களேயாய் என்று வேட்டையாடுமவர்களுக் கும் பல்லாண்டு பாடியருளினர்.

உபஸம்ஹார விஜ்ஞாபனம் :—திருவல்லிக்கேணியிலெழுந்தருளியிருந்த வை. மு. சட கோபராமாநுஜாசார்ய ஸ்வாயி பரமபதித்து ஐம்பது வருஷங்களுக்கு மேலாகிறது. இற்றைக்கும் அவர் ஜீவீத்திருக்கலாம். வைணவவுலகின் –தமிழுலகின் தௌர்ப்பாக்யத்தினுல் மிக்க இளமையிலேயே அவர் திருநாடலங்கரித்தார். அவருடைய பெருமைகளே அடியேன் செந்தமி மாராய்ச்சி முதலிய சில நூல்களில் ப்ரஸங்காத் விளக்கியிருக்கிறேன். அவரைப்போன்ற எழுத் தாளர் அவரேயாவர். அவருடைய காலத்தில் காரப்பங்காடு கோபாலாசாரியரென்பவரும் தமிழ்ப் பண்டிதராக விளங்கிவந்தார். வை. மு. ச. ஸ்வாமியின் கிர்த்தியில் பொருமை கொண்ட அவர் அப்போது தா னெழுதிய (ஸ்கூல் டெக்ஸ்டு நோட்ஸ்) புத்தகமோன்றில்

வை. மு. ஸ்வாமியின் திருநாமத்தைத் தொடாமல் (வ்யங்கியமாக) அவருடைய நூல்கள் உண் மைப் பொருளுணர்த்த மாட்டாதவைபென்று குறைகூறி வெளியிட்டிருந்தார் (காரப்பங்காடு கோபாலசாரியர்), வை. மு. ஸ்வாமி இதைப் பொறுத்திருக்க வல்லவரோ ? உடனே அந்த கோபாலாசாரியருடைய உரைப்புத்தகமொன்றை வரவழைத்துப் பரிசீலனே செய்யப் புகுந்து இருபது விஷயங்களில் அவருடைய மருளே அசைக்கவுமொண்ணுதபடி விளக்கி ஒவ்வொரு பர்சல்கோயின் முடிவிலும்

**ு உண்மைப்பொ**ரு ளுணர்த்திய திறம் இது உண்மைப்பொரு ளுணர்த்திய வியப்பு இது உண்மைப்பொரு ஞணர்த்திய புதுமை இது உண்மைப்பொரு ளுணர்த்திய ஆற்றல் இது உண்மைப்பொரு ஞணர்த்திய அதிசயம் இது உண்மைப்பொரு ஞணர்த்திய அற்புதம் இது உண்மைப்பொரு ளுணர்த்திய விதம் இது உண்மைப்பொரு ஞணர்த்திய பாங்கு இது உண்மைப்பொரு ளுணர்த்திய விசித்திரம் இது உண்மைப்பொரு ஞணர்த்தியவாறு இது

உண்மைப்பொரு ளுணர்த்திய தன்மை இது உண்மைப்பொரு ளுணர்த்திய மாட்சி இது உண்மைப்பொரு ளுணர்த்திய தேர்ச்சி இது உண்மைப்பொரு ஞணர்த்திய அழகு இது உண்மைப்பொரு ஞணர்த்திய போக்கு இது உண்மைப்பொரு ஞணர்த்திய நிலே இது உண்மைப்பொரு ஞணர்த்திய நெறி இது உண்மைப்பேரரு ரூணர்த்திய மாண்பு இது உண்மைப்பொரு ஞணர்த்திய முறைமை இது உண்மைப்பொரு ஞணர்த் திய சால்பு இது.

என்றெழுத் வெளியீட்டார். காரப்பங்காடு கோபாலாசாரியர் பார்க்கிருரிதை பார்க்கிருர் பார்க்கிருர் பார்க்கிருர். என்ன செய்வர் பாவம் ! 'வாய்திறக்கவுண்டோ வழி ' என்று தாமே சொல்**வி மாய்**ந்துபோனர், உய்ந்துபோனர், வாதவிவாதங்கள் நேருவது அவத்தமன்று, அநீதியு மன்று. ப்ராப்தவிஷய விமர்சங்களே நேர்மை குன்ருமல் செய்வது உலகில் நீடுழி விளங்கும் மஹோபகாரமன்றே. விபரீத வாதங்களேக் கண்டனம் செய்யாத பூர்வாசாரியர் ஒருவருமில்லே ஸ்வாமி பாஷ்யகாரர் ஸ்ரீ பாஷ்யத்தில் மஹாஸித்தாந்தம் தொடங்குகையில் ''ததிதம் ஒளப ரி**ஷத...விரஹிணும்'' என்**ருரம்பித்து பரம கம்பீரமாக «சீரிய சிங்கமறிவுற்றுத் தீவிழித்து ஸாதித் திருப்பவை......மேலே என்ன எழுதுவது ? கிள்ளிக்களேய வேண்டியவற்றுக்கும் கோடாலி வேண்டியிருக்கிறதன்றே. "சாது சாது என்ற பாம்பு சாகக்கடித்தது " என்று பழமொழி யுண்டு ; அது எப்போது தோன்றிற்றென்ருல், மேலேயுதாஹரித்த ஸ்ரீ பாஷ்ய ஸூக்தி திருவவ தரித்தபோதே யென்பர் பெரியோர்.

கூச்சேபர் "பல நூல் புண்யாத காரணம்" என்று அடிவஸரப்ரஸங்க மொன்றைக் **பௌப்பீச்** சில வரிகள் வரைந்த துபற்றி ஒரு ரஸி ஸார்வபௌமர் ஸாதித்ததாவது, பெரு மாளேக் காட்டில் . ரின்றும் மீட்டுக்கொண்டுவர சித்திரகூடத்தேறச் சென்ற பரதாழ்வானுக்குச் சார்பாக ஜாபாலியென்பாரோருமுனிவர் நாஸ்திகவாதத்தைக் கியப்பி சப்ரத்யக்ஷம் யத் ததா இஷ்ட பரோக்ஷம் ப்ருஷ்டத: குரு∍என்றுர். அதைக் கேட்டுப் பெருமாள் ஸஹித்திருக்கவில் லாமல் சிறிச்சிவந்து உடனே கண்டித்தாரென்பதை வான்பீகி முனிவர் விளங்கவைத்தேயுள் ளார். இக்காலத்து நாஸ்திகர்கள் பெருமாளுடைய ப்ரதிவசனமான ஸர்க்கத்தை மறைத் திட்டு ஜாபாலிவாதத்தையே ஸித்தாந்தம்போல் பேசிப் பாமரர்களே மயக்குவதுண்டு. அந்த வழி யைப் பின்பற்றும் முறையில் 'அந்த நூலுண்டு, இந்த ஊடியுண்டு'.....என்று சுநச்சேபர் எழுதுவது உண்மை யுணர்க்க விவேகிகளின் கோஷ்டியில் விஃவெசல்லா தென்பதாம்.

(ச்லோ)

ஷஷ்டிஸஹஸ்ரம் முத்ரா : யாஸாம் வாசாம் பவேக்மிதம் மூல்யம்.

(வெண்பா)

தா இஹ வித்வத்வேங்கடஸூரேஸ் ஸவிதே ஸமாப்ய தக்யோஸ்மி, மேதினியில் வீங்குபுகழ் வேங்கடவர் வீறுதனேப் போதமிகு புண்ணியர்கள் போற்றிடவே–நீதியினுல் ஏற்றத்து ழ் வின்றிக்கே யேழ்பா ந மெஞ்ஞான்றும் சாற்றிடவே செய்தேன் சதிர்த்து.

விலக்ஷண ஐகதுபகாரம் முற்றுப்பெற்றது. -

# 

சுலோகம்:

லோகாபிராம ஸ்வாதிஷ்ட பஞ்சவிம்சதி வாக்ததீ:, ப்ரஹர்ஷாய ஸதாம் வக்தி ப்ரதிவாதிபயங்கர:..

வென்பா:

ஒருவரையு முள்ளத்துக் கொள்ளாது, உலகில் மருவுங் கணவலவர் மாண்பை—ஒருவாறு நாலாறு மொன்றுமாம் நல்வாக்கியங்களிஞல் மேலார்க் கியம்புகின்றேன் மேல்.

- 1. உலகில் அறிவாளிகள் அபரிமிதமாகத் தோன்றியுள்ளார்கள். கவத்விபவதியான பூமியில் எத்தனே காடுகள், எத்தனே பாஷைகள், எத்தனே அறிஞர்கள்! எண்ணி முடியாது. க்ராமங்களிலும் அக்ரமைரங்களிலும் கரங்களிலும் ராஜதானிகளிலும் எத்தனே பண்டிதர்கள் தோன்றிக் கழிந்தார்கள்! எத்தனே பண்டிதர்கள் விளங்கி வருகிருர்கள்! பொதுவாக எல்லார்க் குமே ஒரு ஆசையுண்டு; கம்மைப்பற்றி எல்லாரும் பெருமையாகப் பேசவேணுமென்பது. இதை எதிர்பாராதவர்கள் பெரும்பாலும் இருக்கமாட்டார்கள். இருந்தால் அவர்கள் அரண்ய வாஸந்தான் செய்வார்கள். காநாஜனங்களிடையே நகரவாஸஞ் செய்வார்கள் ஸ்வப்ரசம்ளை யிலே ப்ரதேகைடியில்லாமலிருக்க மாட்டார்களென்பது அடியேனுடைய ப்ரத்பபம்.
- 2. கீர்த்திமூர்த்தியான தேரமுந்தூராண்டவன் காஞ்சியிலே எழுந்தருளியிருந்தபோது [முப்பத் தைந்து வருடங்களுக்கு முந்தின செய்தி.] அடிக்கடி ஸந்தித்து வார்த்தையாட நேரும். பரமரஸி கராகையாலே ஆச்சரியமாக வார்த்தைகள் ஸாதிப்பர். ஒருநாள் வைராக்யத்தைப்பற்றி வார்த் தை வந்தது; ஆண்டவன் ஸாதித்ததாவது, உலகத்தில் ஆசைகள் பலவிதம்; மண்ணுசை, பெண்ணுசை, போன்னுசை, பொருளாசை பென்று சொல்லிவருகிருர்கள். எல்லாவிதமான ஆசைகளேயும் துறந்தவனுக ஒருவன் இருக்க முடியாது. தொண்ணூறு வயதாகி எல்லா ஆசைளினின்றும் விடுபட்டாலுங்கூட, உத்தமாச்ரமியாயிருந்தாலுங்கூட நமக்கு நிறைய சிஷ்யர் <mark>களிருக்க வேண்டும், நம்மைச் சுற்றிப் பத்துப்பேர் காத்திருக்க வேண்டும் என்கிற ஆசை</mark> வொன்று இருந்தே தீ ரும்… என்று இண்ப பலவும் புன்முறுவலோடு கூறக்கேட்டேன். தேசிகன் ஸங்கல்பஸூர்போதயத்தில் ''யதி குப்யதி கோபாய ஈகோபம் அதிவர்த்ததே. அகோப விஷபம் கோபம் கதம் கச்சித் விஜேஷ்யகே?'' என்று விநோதமாக ஸாதித்துள்ளார். எவனும் கோபத் திற்கு வசப்பட்டுக்காணக வேண்டுமென்பது இதன் கருத்து. இதே போல எவனும் ஏதேனு மொருவிதமான ஆசையைக் கொண்டவளுகத்தானிருக்க முடியுமென்பது மறுக்கமுடியாதது. அவ்வாசைகளில் ' தன்னுடைய வித்வத்தை எல்லாரும் கொண்டாட வேணும்' என்கிற ஆசையானது தஃபாக ரிற்கும். இதைத் தவருக நாம் ரினேக்கக்கூடாது. "தோன்றில் புகநொடு தோன்றுக, அஃதிலார், தோன்றவின் தோன்முமை நன்று '' என்று குறளாசிரியர் கூறியிருத்தலால் புகழ்க்கு ஆசைப்படுவது, தவறன்றே. இதில் முக்கியமாக ஊன்றிரோக்க வேண்டிய விஷயமொன்று; இதை விவேகிகளவேரும் அவதானத்தோடு ரெஞ்சிற்கொள்க.
- 3. காளிதாஸர் சாகுந்தலராடகத்தில் ''ஆபரிதோஷாத் விதுஷாம் நலாது மக்யே ப்ரயோக விஜ்ஞானம். பலவதபி சக்ஷிகாகாம் ஆத்மரி அப்ரத்யயம் சேத '' என்கிருர். நம்முடைய உழைப்பை நாலு வித்வான்கள் கொண்டாடுகிறவரையில் நம்முடைய யோக்யதையில் நமக்கு

கம்பிக்கையிராது — என்பது இதன் தாற்பரியம். அடியேனுக்கு இதைப் பாடஞ் சொல்லும் போது திருத்தகப்பஞர் ஸாதித்தது அறுபத்துமூன்று வருஷமானுலும் நேற்று ஸாதித்தாப் போலிருக்கிறது. அதாவது,பிறர்கொண்டாடுவதுகிடக்கட்டும்;அவரவர்களின்யோக்யதையைப் பற்றி அவரவர் தங்களுள்ளத்திலுண்டாகும் உகப்புதான் முக்கியமானது. "கான் தர்க்க பண்டிதன், வியாகரண வித்வான், வேதாக்த வித்யாகிதி, மீமாம்ஸா மாம்ஸளாத்மா, பாஷ்ய பகவத் விஷயங்கள் காம் கொடுத்தது பிச்சை" என்றிப்படி தாங்கள் கினத்துக்கொள்ளலாம், வாய்விட்டும் சொல்வீக் கொள்ளலாம்; கம்மைப்பற்றிப் பிறரும் இங்ஙகே பிரளயமாகச் சொல் லும்படி பண்ணிக்கொள்ளலாம். இதல் அருமையில்லே, ப்ராமாணிகர்கள் தங்களுடைய வித்யாபரிச்ரமத்தையும் அதன் பலினயும் தாங்கள் தெரிக்து கொள்ளாமலிருக்க முடியாது, ஆகவே ஆத்மஸக்துஷ்டிதான் ப்ரதானம் என்று திருத்தகப்பனுர் ஸாதித்தபடி:

- 4. கண்ணப்ராணப் ஓபற்ற யசோதைப் பிராட்டி ''என்ன கோன்பு கோற்முள் கொலோ இவணப்பெற்ற வயிறுடையாள்'' என்று பிறர் கொண்டாட ரின்முளென்பதை அறியாதாரில்லே. ஆளுல் அவளுடைய மனத்தினுல் பிறர் செய்யும் அத்தகைய புகழ்ச்சி பெரி தாக ரிணக்கப்படகில்லே. பின்னயோவென்னில் சிலில்க்கு தம்பையொருகாது, ஒரு காது சேர்ரிற மேல்தோன்றிப்பூ, கோலப்பணேக்கச்சுங் கூறையுடையும் குளிர்முத்தின் கோடாலமும் காலிப்பின்னே வருகின்ற கடல்வண்ணன் வேடத்தைவர்து காணிர் என்று சொல்லி விட்டு, இதன்மேற் சொல்லுமற்புதம் கேளிர்-\*ஞாலத்துப் புத்திரணப் பெற்ருர் எங்கையிர்! கானே மற்று ருமில்லே என்றுள். இப்படி தன்னுள்ளம் கனிர்து தான் பேசுவதுண்டே இது தான் முக்கியமானது. தம்முடைய யோக்யதை தம்மனத்துக்குப் பரமத்ருப்தியளிக்க வேனும்.
- 5. திருக்குறளில் சொல்வன்மையதிகாரத்தில் "சொல்லுக சொல்ஃப் பிறிதோர் சொல் அச்சொல்கே, வெல்லுஞ் சொல்லின்மையறிந்து '' என்னுங்குறன் ஆச்சரியமானது. இதில் 'பிறிதோர் சொல்' என்றதன் சுவையறியாமே பலர் பொருள் கொள்வர். பிறருடைய சொல் **நம் சொல்லேக் கண்டனம் செய்ய முடியாதபடி. பேசவேணுமென்பது மட்டும் இங்கு விவக்ஷிக** நம்து சொல்**ல** நமது சொல்லே கண்டிப்பதுமுண்டே: அதற்குமிடமின்றிப் டேச வேணுமென்க. ஐயோ! தப்பாகப் பேசிவிட்டோமே, தவருகப் பேசிவிட்டோமேயென்று தாம் வருந்த வேண்டாதேயென்றபடி. சிலர் உபர்யாஸம் செய்யத் தொடங்கி எதையோ சொல்லி முடித்துவிட்டு, பிறகு 'அந்த கெட்டத்தில் அந்த சுலோகம் சொல்லியிருந்தோமாகில் நன்று யிருந்திருக்குமே ; அந்த ப்ரகரணத்தில் அந்தப் பாசுரம் சொல்லியிருந்தோமாகில் நன்முயிருந் திருக்குமே ; அந்த வார்த்தையை அப்படிச் சொல்லாமல் இப்படிச் சொல்லியிருந்தோமாகில் ரஸமாக இருந்திருக்குமே? என்றிப்படி குறைப்படுவதுண்டு; இதுகான் ஃபிறிதோர் சொல் அச் சொல்லே வெல்லுஞ்சொல்÷ எனப்படுவது. இதற்கு அவகாசமில்லாமே பேசலோ எழுதவோ வேணுமானல் பிறரை வஞ்சிக்கத்தக்க ஞாளமிருந்து பயனில்லே.\*அப்திர் லங்கித ஏவ வாநர படை; \* என்று முராரி சொன்ன கணக்கிலேவிளங்கும் விச்வான்கள் பிறருடையப்ரசம்ஸையை ப்ரளயமாகப்பெற்று த்ருப்தியடையலாமே தவிர அந்தரங்கத்ருப்தியை உணுவளவும் பெற இய தாங்கள் பேசுமனற்றையும் எழுதுமவற்றையும் பிறர் நூல்களும் கண்டித்துக்கொண்டேயிருக்கத் தாம் பெறும் புகழ்ச்சி என்னுகும்? அந்தப் புகழ்ச்சிமாலேகளேக் கண்டு தாம் உள்ளம் பூரிக்கலாமக்கின. அதற்குக் குறையில்லே.
- 6. பெரியவாச்சான்பிள்ளே பெரிய திருமொழி வியாக்கியானத்திலருளிய ஓர் அற்புதமான விஷபம் கேளிர், திருநாங்கூர்த் திருவெள்ளக் குளப்பதிகத்தின் பலச்ருதி பாசுரத்தில் ' கலியன் சொன்னமா'ல வல்லரென வல்லவர் வானவர்தாமே'" என்றுள்ளது. வல்லரென வல்லவர் —

- '' இவர்கள் பெரிய திருமொழிப் புலவர்கள்' என்று பிறர் கொண்டாடும்படி நன்ருக அதிகரிக்க வல்லவர்" என்பது இதற்கு அர்த்தம். இங்குப் பெரியவாச்சான் பீள்ளே ஸாதிப்பது பாரீர்— ['' வல்லரென வித்யாதி.) தங்களுக்குப் போய்த்தில்ஃயாகிலும் பிறர் போமென்னும்படியாக; வல்லவர்கள் '' என்கிருர். அதாவது, 'வழவழ அத்யாபகர்களென்று சிலருண்டு; அவர்கள் மேல் வாகாலத்தில் தனியாக அகப்பட்டுக்கொள்ளமாட்டார்கள்; நிபுணர்கள் நால்வர் ஐவர் இருந்து வேவிக்குபிடத்திலே சேர்ந்துகொண்டு அவர்கள் வாயைப் பார்த்துக்கொண்டே கத்துவர்கள் அதைக் காண்பவர்கள் மருமமறியாதே அவர்களேயும் மஹா கிபுணர்களாகக் கொண்டாடி விடுவர்கள். பெரிய வாச்சான் பிள்ளே காலத்திலும் இங்ஙனே சிலரோ பலரோ இருந்தார்கள் போலும். அதனுல் "தங்களுக்குப் போய்த்தில் ஃயாகிலும் பிறர்போமென்னும்படி. வல்லவர்கள் '' என்றருளிச் செய்தார். தங்களுக்கு கிருடியில்லாவிட்டாலும் பிறர் கொண்டாடிவிட்டால் போதும் என்று நினப்பவர்களே உலகில் மகிந்துள்ளார்கள் என்று காட்டவே பெரிய வாச் சான் பிள்ளே அங்ஙனே ஸ்ரீ ஸூக்திகிக்யாஸம் செய்தருளிற்று. மணவாள மாமுனிகள் கிம்சதி யில் சுவருக்க்யா பசுர் நரவபு:ச என்கிறச்லோகத்திலே "வஞ்சகபரோத்ர யதிந்தர! வர்த்தே." என்று ஸாதித்திருப்பது உண்மையில் தம்மைப்பற்றியன்றே; அஸ்மதாதிகளின் படியை யன்ரே தம்மிடத்தில் ஏறிட்டுக்கொண்டு ஸாதிக்கிறபடி. கைச்சியாது ஸந்தானமாகப் பலர் பலவாறு பேசியிருந்தாலுங்கூட இங்ஙனே ஸாதித்தவர் மாமுனிகள் தவிர மற்குருமில்லே. பிற ருடைய ப்ரசம்ஸைக்குப் பர்யாப்தமானயோக்பதை தம்மிடத்தில் இல்லேயாயிருக்கச்செய்தேயும் பிறர் எல்லேகடந்து புகழும்படி காட்டி வஞ்சிக்க வல்லவர்கள் உலகிலுளரென்றுகாட்டினபடி.
- 7. இல்லாகவற்றை ஏறிட்டுப் புகழ்வகணுஹண்டாகும் அனர்த்தத்தைத் திருவாய் மொழி யில்(3-9) - சொன்னுல் விரோதப்பதிகத்தின் ஈட்டுப்ரவேசத்திலே விலவறச் சிரிக்கும்படி பணித் திருக்கக் காணுரின்ரேம். அவ்விடத்து ஸ்ரீ ஸு க்தி கேளீர்—'' கவி பாடி ஒரு ப்ரபோஜனம் பெருதொழிகை பன்றிக்கே கவி பாட்டுண்கிறவனுக்கு இல்லாத நன்மைகளேயிட்டு 'இருமருங் கும் துய்யான்' என்னுமாபோலேயிறே கலி பாடுவது, அதனுல் வருவதென்னென்னில் உத்பத்தியிலே சில குறைகளுண்டாயிருக்குமே இவன் தனக்கு, மறந்தவற்றையிறே இது கேட்ட நாட்டார் நின்ப்பது. ஆக அவனுடைய தோஷங்களே வெளியிட்டு அவ்வழியாலே அவத்யாவஹராய்.'' இத்யாதி. கம்பிள்ளே சாஸ்த்ரார்த்தங்களே அத்புதமாக அருளிச்செய்வது போல வயன்ரே வெளகிகார்த்தங்களேயும் அருளிச் செய்வது. மேலே காட்டிய ஸ்ரீ ஸுக்கி களின் பொருளேச் சிறிது விவரிக்கிறேன். ஒரு மஹாப்ரபு தன்னேக் கொண்டாடிக் கவிபாடும் படி ஒரு சவிக்குக் கட்டளேயிட்டான்; அவனும் ஏதோ காசு கிடைக்குமென்று சில கவிகளே யிபற்றிக் கொணர்ந்தான். பிரபு கம் பெருமை பலருமறிய ப்ரசுரமாக வேண்டாவோவேன்று பொருந்திரனேக்கூட்டி வாசிக்கச் சொன்னுன் கவியை; அவன் வாசித்துப் போகையில் ' இரு துய்யான் " என்று வாசித்து விளக்கவுரை அதை தர் து [இருமருங்கும் துய்யான் ] உபயஸக்ததியிலும் பரம்பாவனன். தாய் பிறக்த வர்க்கத்திலும். தந்தை வர்க்கத்திலும் ஒருவிதமான அபவாதமுயில்லாமல் பரம பவித்திரமான ஸந்ததி பென்று பொருள் விவரிக்கிருன், இதை வானம் பிளக்கக் கத்துகிருன் கவி. பாட்டுண்கிற பிரபுவுக்கு உபயவர்க்கத்திலும் அபவாதங்கள் மனிந்திருந்ததுண்டு. அது இந்தக் கவிக்குத் தெரியாது. ஸர்வஸாதாரணமாகக் கொண்டாடுகிற முறையில் கொண்டாடிக் கவியியற்றிவிட்டான். அதை வாசித்து விவரிக்கும்போது பிரபுவுக்கு இருமருங்கிலும் ஏற்கெனவேயிருந்து சிலர்க்குத் தெரிந்தும் மறந்தும் பலர்க்குத் தெரியாமலுமிருந்த அபவாதங்களே ச்ரோதாக்களில் சிலர் ஸ்பரிக்க ரேர்ந்தது. தெரிந்தவர்கள் தெரியாதவர்களுக்குக் காதோடு தெரிவிக்கிற முறையில் தைஸ்ளிலேயே ப்ரஸ்தாவம் வலிதாக வின்ர்துவிட்டது. பிரபு இதைத் தெரிந்து கொண்

- டான். வெட்கம் தாங்க முடியவில்லே. ஏதோ வியாஜங் காட்டி எழுந்து போய்ப் பள்ளியறையில் தாளிட்டுக்கொண்டு கிடந்துறங்கிறன். கவி இங்குமங்கும் தேடியலேந்து ஏமாற்றமடைந் தோமேயென்று வருந்திச்சென்ருனும்.\*அந்யதியாந்குணுந் அந்யத்ரத்வஸதோதிரோப்ய பணிதி: என்று ஆழ்வானும்,\*அந்யத்ர அதத்குணேக்தி:\* என்று பட்டரும் ஸாதித்துள்ளபடி ஏறிட்டுப் புகழ்வ தென்பது பலபடியாலும் பொல்லாங்கேயாகும்; ஆனுலும் பிறர் சிலாகித்துச் சொல்லு மவற்ருலும் எழுதுமவற்றுலும் உள்ளங்களிந்து போவது உலகவியல்பு.
- 8. உலகத்தில் அவரவர்கள் சிரமப்பட்டுஸம்பாதிக்கும் போக்பதைகள் பலவிதம். தர்க்க சாஸ்த்ரமதிகரித்தல், வியாகரணமோதுதல், உபய மீமாம்ஸைகளே யதிகரித்தல், வேதமோதுதல். திவ்பப்ரபந்தமோதுதல், ம்றீபாஷ்யாதிகாரியாதல், பகவத் விஷபாதிகாரியாதல், ரஹஸ்யவ்யாக்க் யான ப்ரவசனுதிகாரியாதல், ஸாஹித்பலாகர பாரங்கதராதல்...என்றிப்படி பலபலவும் காணு மின்ரும். இவற்றில் கூலங்கஷமான ஞானம் பெற்றவர்களாய் தார்க்கிகர்கள் (அல்லது) மையாயிகர்கள், வையாகரணர்கள்...இத்யாதி, பட்டங்களேப் பெறுமவர்கள் மிகச்சிலரேயாவர். தர்க்க சாஸ்த்ரத்தில் கதாதரியவாத க்ரந்தங்கள்—பஞ்சலக்கின் பரவசனம் செய்வாருளரே. இந்த கரந்தங்களில் 'அவச்சிந்ந—அவவச்சிந்ந ' என்னுமியை அடிக்கடிவரும், மாறிமாறி வரும். அச்சுப் புத்தகங்களில் சிலசிலவிடங்களில் (அவச்சிந்த) இருக்க வேண்டுமிடத்து(அவச்சிந்த) என்றும்,வேறிடத்தில்(அவச்சிந்த) என்றுமிருக்கும். அத்தகைய இடங்களில் அர்த்தாநுப பத்தி தோன்றி சோதித்தப் பாடஞ்சொல்லவேண்டும்.சாஸ்த்ரத்தில் ஆட்ந்தவ்யுக்பத்தியுள்ளவர் கன்கூசாமல் பேறை திருத்தி ப்ரவசனம் செய்வர்கள்.மற்றையோர்கள் [எந்தக்ரந்தமும் எனக்குக் கடினமன்று என்று சொல்லப்போருமவர்கள்] மயங்காமல் தயங்காமல் பாமரப்ராமகர்களாய் தாராளமாய் ப்ரவசனம் செய்துபோவர்கள், இது நைம் நேரில் பலரிடம் அநுபவித்த விஷயம்.
- 9. ஒருவித்பார்த்தி சோதிதமான புஸ்தகத்தை வைத்துக்கொண்டு வாசிக்கிருர். (அவச்சிர்க) என்பதை (அவங்சிர்க) என்று அச்சிட்டிருந்தது. அதை ஒரு பெரிய வித்வான் திருத்தியிருந்தார் அந்த புஸ்தகம் வித்பார்த்தியிடமுள்ளது. உபாத்பாயர் அசுத்த புஸ்தகங்கொண்டு ப்ரவசனம் செய்பவராதலால் திருத்த வெண்டியதை யறியாமலே உள்ள அசுத்த பாடத்தையே அங்குலீ நர்த்தனத்தோடு கோஷித்து உரைக்கிருர். முடிந்த பிறகு வித்யார்த்தி 'இங்கே ஒரு பெரியவர் இப்படி திருத்தியிருக்கிருர்' என்று காட்ட, அதற்குச்சொல்லுகிருநபாத்யாயர்—'அது ப்ராசிக கையாயிகபக்கும்; நனிக்கையாயிகர்கள் இதை ஒப்புக் கொள்வதில்லே என்று. இப்படிப்பட்ட அவ்யுத்பங்கர்கள் ப்ராமாண்யவாதாந்தம் பலகால் ப்ரவசுகம் செய்ததாகச் சொல்லிக்கொள்வர்.
- 10. "ஸாத்ய வ்யாபகத்வே ஸ்தி ஸாதஙாவ்பாபகத்வமுபாதி:" என்பதை ப்ரவசனம் செய்கி ருரோருவர். ஸாத்யம் எதுவானுலும் ஸரி; ஸாதனமும் எதுவானுலும் ஸரி. ஸாத்யத்துக்கு வ்யாபகமாயிருக்க வேண்டும்; ஸாதனத்துக்கு அவ்யாகமாயிருக்க வேண்டும். அப்படியிருந்தால் உபாதியென்று பெயர். தெரிந்துவிட்டதல்லவா? ஸாத்யத்துக்கு அவ்யாபகமாயிருக்கக் கூடாது, ஸாதனத்துக்கு வ்யாபகமாயிருக்கக்கூடாது. அப்படியிருந்தால் அது உபாதியாகாது. அநுபாதியாகும்—என்றிப்படி ப்ரவசனம் செய்யவல்ல மஹாதார்க்கிகர்கள் கத்வால் வனபர்த்தி. புதுக்கோட்டைகளில் திரளுவர்களாம். எல்லாருமேயா இப்படியிருப்பார்கள்.
- 13. இக்காலத்து வையாகரணர்கள் ''த்வம் பூர்வம் உக்த்வா ஸ : பச்சாத் வக்தவ்யம் என்று பிரயோகிப்பவர்கள் (அல்ல ந ) இப்படி சிலர் பிரயோகித்தால் முகவிகாரமேயுண்டாகப் பெருதவர்கள். 'கீ முன்னே சொல்லியான பிறகு அவன் சொல்ல வேண்டும்' என்று கூற விரும் பின வையாகரணருடைய ப்ரயோகமிது. 'உக்த்வா' என்பதற்கு சொல்லியான பிறகு என்று பொருள் தானே; வக்தவ்யம் என்பதற்கு 'சொல்ல வேண்டும்' என்று பொருள்தானே; இதில்

என்ன தப்பு? என்பர்கள். ரகுவம்சத்தில் (4–2)\*திலீபாங்தரம் ராஜ்பேதம் சிசம்ப ப்ர**திஷ்**டிதம், பூர்வம் ப்ரதூமிதோ ராஜ்ஞாம் ஹ்ருதயேக்ரிரிவோத்தித :. \* என்ற சுலோகம் பண்டி தர்கள் பலரு மறிந்ததே. இங்கு நிசம்ய என்கிற ல்யபந்தம் ஒரு க்ரிபையில் அந்வமித்தே தேரவேண்டும். (உத் திதம்) என்ற உத்தாரக்ரியையில் அக்வயிக்க யோக்யதையில்லே. ஸமாக கர்த்ருகத்வம் ஸம் பவிக்கமாட்டாதாகையாலே. வேறு க்ரியையோ சுலோகத்தல் இல்ஃ. களான ராஜாக்கள் என்ன செய்தார்கள்? என்று வினவினுல் மைஞ்ஜமமாக விடையிறுக்க வல்ல பண்டிதர்களேத் தேடவேண்டியன்ருவுள்ளது. இங்கு எவ்விதமான சங்கை? என்பதைக் கூட அறியகில்லாத அறிவாளிகளன்றே மலிந்துள்ளார்கள். "வையாகரணர்களெனப் படு ம அர்களே வியாகரணத்தில் பரிசுஷிக்க வேண்டா; காவ்ய ப்ரயே கங்களில் பரிசஷித்தால்போதும்" என்று பீர்த்திமூர்த்தியான (மைஸூர்) கஸ்தூரி ரங்காசார்யஸ்வாமி ஸாதிப்பராம்.

- 12. அஷ்டாக்பாபிபைச் சந்தை சொல்லிக் கண்டபாடம் பண்ணுதவர்களே வையா <mark>கரணரென்</mark>று வாராணஸீவித்வான்கள் ஏற்றுக்கொன்வதில்**ல. இகே**போல், ப்ரஹ்ம ஸூத்ரத் தைக் கண்டபாடம் செய்பாதவர்கள் ஸ்ரீபாஷ்யாதிகாரிகளாக மாட்டார்கள். திடீரென்று ஒரு அதிகரணஸு உத்ரத்தைச் சொல்லி உபரிஷத்தில் இதற்கு விஷயவாக்யபென்ன? என்று கேட்டால் பளிச்சென்று சொல்லவேணும். உபரிஷத்வாக்ப மொன்றைச் சொல்லி இது எவ்வதிகரணத் தில் சர்ச்சிக்கப்படுகிற தென்று கேட்டால் பளிச்சென்று அதையெடுத்துச் சொல்லவேணும்: ை முதாயாதிகரணத்தைச் சொல்லி 'இது எந்த அத்யாயத்தில் எந்த பாதத்திலுள்ளது; இதில் சர்ச் சித்து முடிக்கப்படுகிற விஷயம் என்ன ?' என்று கேட்டால் ஸ்ரீ கோசத்தைக் கையில் கொண்டு ஏடுகளே முன்னும் பின்னும் தள்ளித் திண்டாடி நிற்பவர்களும் ஸ்ரீபாஷ்யாதிகாரி ஸூத்ர மும் வரிசையாகப் பாடமின்றிக்கே உபரிஷத் வாக்யமும் உபஸ்தித மன் றிக்கே, ''இந்த வருஷத்தில் நான்கு தடவை ஸ்ரீபாஷ்ய சாத்துமுறை செய்தேன்'' என்பவர்கள் நாலு தடவை பென்ன? நாற்பு து தடலையும் செய்யலாம், செய்ததாகச் சொல்லலாம். ஸ்ரீபாஷ்ய கோசத்தை ஸரஸ்வதீ பீடக்கில் வைத்து விழுந்துவிழுந்து ஸேவிப்பவர்கள் நான் குபோஷ்யம் வேவிக்கிறேனென்ருல் இதல் பிசகில்லேயே உத்திர்ணர்களுக்குப் பரீகைஷ் கிடையாது.
- 13. திருக்கண்ணபுரம் பட்டப்பாஸ்வாமி பலகால் ஸாதிக்கக் கேட்டிருக் கிறேன்; ஸ்ரீ பாஷ்யாதிகாரிகள் பலர் கிடைக்கக்கூடும்; உண்மையான பகவத் விஷயாதிகாரி ஒருவர்கூட தேறமாட்டாரென்று. தமிழ்ப் பாஷை காம் பேசு கிற பாஷை தானே யென்று கிணேத்துவிடுகிருர்கள், இலக்கிய இலக்கணங் களில் ப்ரவேச லேசமுமின்றிக்கே திவ்யப்ரபந்த மூலமுமதிகரியாதே அருளிச் செயல் வியாக்கியான ப்ரவசனங்களில் இறங்குவது மஹத்தான ஸாஹஸம். மூன்னம் பாசுரத்தைச் சொல்லிப் பொருள் விவரிக்க வேணுமே. ஸ்ரீகோசத் தைப் பார்த்துப் பாசுரத்தை வாசித்துவிடுவது; உடனே பன்னீராயிரப்படியை வாசித்துவிடுவது. அல்லது அதையே பார்த்துக் கொண்டிருந்து மூல பதங் களே விட்டிட்டு அர்த்தத்தை மட்டும் சொல்லிவிடுவது. முன்னுடிபார்த்து நுனி நாக்கில் வைத்துக்கொண்டிருக்து துப்பிவிட்டாலும் இரண்டு நாள் பொறுத்துப் பாசுரத்தின் பொருகோக்கேட்டால் புத்தகத்தை விரிக்கவேண்டியது தவிர வேறில்2ல. தாவ்ய நாடகாலங்கார சாஸ்த்ரங்களே வரசித்து வடமொழியறிவு பெருதவர்கள் எப்படி ஸ்ம்ஸ்க்ருத க்ரந்தங்களில் வாய்வைக்க முடியாதோ, அப்படியே இலக்கண இலக்கியப் பயிற்சி யில்லாதவர்கள் தென்மொழி நூல் களில் தஃவபிடலாகா ூ. ஆனுலும் தஃவபிட்டுக்கொண்டு தானிருக்கிரேமென்று.

#### வித்யாபரிச்ரமபரீக்ஷ்க

- 14. இனி உபயவேதங்களேப்பற்றி பெடுத்துக்கொள்வோம். வேதத்திலும் திவ்யப்ரபக்தங்களிலும் வழவழப் பேர்வழிகள் பலரிருக்தாலும் 'எவ்விதமான பரிகைக்கும் எக்த க்ஷணத்திலும் ஸஜ்ஜனுயிருக்கிறேன்' என்கி றசூரர்கள் இல் பரிகைக்கும் எக்த க்ஷணத்திலும் ஸஜ்ஜனுயிருக்கிறேன்' என்கி றசூரர்கள் இல் லாமற் போகவில்ஃ. மூலத்தில் பரீக்ஷாப்ரகாரங்களே பலர்க்குத் தெரியாது. மூன்றெழுத்துப் பரீகைஷபென்று ஒன்று. ஜயதி, பவதி, தரதி, திசதி....என்னு மூன்றெழுத்தேயானுலும் இவற்றில் பரீகைஷ செய்யார்கள். (துருஷ) வையும் மூன்றெழுத்தைச் சொல்லி இது எங்கிருக்கிறதென்று கேட்பர்கள். இதில் கிபுணர்கள் \*கவோ கவோ பவதி\*என்று உடனே சொல்லுவர்கள். இதில் \*அஹ்காம் கேதுருஷ்ஸாமேதி\* என்று வருகிறதன்று கேட்பர்கள். சதுரர்கள் றெழுத்தைச் சொல்லி இது எங்கிருக்கிறதென்று கேட்பர்கள். சதுரர்கள் \*ஆஸத்யேகர்ஜஸா\*என்று உடனே சொல்லுவர்கள். அநுவாகத்தினடியைச் ஆஸத்யேகர்ஜஸா\*என்று உடனே சொல்லுவர்கள். அநுவாகத்தினடியைச் சொல்லிக் கேட்டாலும் திசைதொறும் விழிப்பவர்களுமிருக்கின்ருர்கள்.
- 15. ஒரிடத்தில் எனக்கு நடந்த பரீணையச் சொல்லு கிறேன்; தகேந் என்கிற மூன்றெழுத்தைச்சொல்லி இது எங்கு வருகிறதென்ருர் பரீணுகர் "ஜ்யேஷ்டம் புத்ரம் தகேந நிரவஸாயயந்தி" என்று உடனே பதில். 'தவர்க்க சதுர்த்தமன்று, த்ருதியம்' என்ருர் பரீணுகர் உடனே ஸங்க்ரந்தகேநாகியி ஷேணஜிஷ்ணுநா" என்று பதில். 'த்ருதியமன்று ப்ரதமம்' என்ருர் பரீணுகர். (\*அக்கிஹோத்ரம் ஜுஹோதியில்) 'ப்ராதஸ் தகேகேதி ப்ராத:—தகேந்' என்று உடனே பதில். இதை ஏகதேசமாக்கவல்ல மஹா சூரர்கள் கோதாவரீ தீரத்தில் விளங்குகிருர்கள்.
- 16. இதைவிட்டுதிவ்யப்ரபந்த பரீகைஷகளிற் செல்வோம் பாட்டினடியைச் சொல்லிக்கேட்டாலும் வானம் பார்ப்பவர்கள்மலிக்தவிடத்தில் பரிக்ஷாப்ரகாரங் இத்லுமுண்டு பரீகை பென்பது மூவெழுத்துப் களே என்னென்பது. (க்கபோ) என்ருல் உடனே (ஆகிரைமேய்க்க்கபோதி) என்னவேணும் நடந்த தொன்றைக் கேளுங்கள். (மானது) என மூவெழுத்தைச் சொல்லி எங்கிருக்கிற தெரியவில்ஃயை தேன்று கேட்டார். இரண்டு மணி காலம் ஆலோசித்து யென்ருர். திருப்பல்லாண்டிலிருக்கிறதப்பா! என்ருர். ஒவ்வொருபாட்டையும் சொல்லிப்பார்த்து இரண்டு காழிகை பொறுத்து இல்லவேயில்லே யென்ருர். இப்போ தாவ து \*அல்வழக்கொன்றுமில்லா என்கிற பாட்டிலிருக்கிறது; சொல்லு என்ருர். அதைப் பத்து விசை சொல்லிப்பார்த்து 'என்ன புரளி பண்ணுகிறீரே' என்ருர். (அபிமானதுங்கன் செல்வினப்போல) என்றவிட மெடுத்துக் காட்டின பின்பு ஓஹோ என்கிருர். (மானப) என்ருல் (அபிமான பங்கமாய்வந்து) என்கிற திருப்பாவையை உடனே சொல்லவேணும். திருப் பல்லாண்டு திருப்பாவைகளில் கேள்விகளுக்கே வானம் பார்ப்பவர்கள் பெரிய திருமொழி முதலானவற்றில் பரீக்ஷைக்குப் பலகாத தூரத்தில் நிற்கவேண்டும்.
- 17. இத்தகைய சப்த பரீன் கூயிருக்கட்டும், அர்த்தா நுஸந்தானத்தில் மிக மிக உட்புகுந்த பரீகைஷ்கள் ஆச்சரியமானவையுண்டு. ஆழ்வார்களில்பெரியாழ் ரெரொருவரே கையாண்டபதம் எது? என்று கேட்டவுடனே கும்மாயம் என்பது வபரியாழ்வாரும் ஆண்டாளுமே கையாண்ட பதம் எதுசொல்லு? என்று கேட்

டால் குப்பாயம், பாணித்தல் என்பது. பெரியாழ்வாரொருவரேபேசின கதை எது? என்று கேட்டால். \*சமாலிகனவனேடு\* மல்லிகை மாமாலே கொண்டு\* \*ஆமையாய்க் கங்கையாய்\*மன்னர் மறுக\* மருமகன் தன் சந்ததியை என்பது. இத்தகைய பரீணைகள் ஒன்றிரண்டு வகையல்ல; நூறு வகைகளுண்டு. அவற்றைப்பற்றித் தனியேயொரு நூல் விரைவில் வெளிவரும்.

- 18. இனி ரஹஸ்யவியாக்கியானக்ரக்தங்களேப்பற்றிப் பேசித் தலேக்கட்டு கிறேன். அஷ்டாதசரஹஸ்யங்களிருக்தாலும்முமுக்ஷுப்படி, தத்வத்ரயம், ஸ்ரீவசக பூஷணம். ஆசார்யஹ்ருதயம் என்னுமிவை கான்கே காலக்ஷேபப்ரசாரத்தி லுள்ளவை. விசதவாக்கிகாமணிகளின் வியாக்கியானங்கள் இவற்றுக்கே. அவதரித்தன. காலக்ஷேபம் குறையற கடக்துவருகிறதெங்கும், ப்ரவக்தாக்களுக்கும் மூலம் தெரியாது. மணவாள க்கும் மூலம் தெரியாது. ச்ரோதாக்களுக்கும் மூலம் தெரியாது. மணவாள மாமுனிகளின் வியாக்கியானங்களோ ஸகல சாஸ்த்ரார்த்தங்களும் வடிவெடுத் தவை. ஒரு கதை கேண்மின்.
- ஒருவர் தத்வத்ரயவியாக்கியான ப்ரவசனம் செய்தருளுகிருர். அவ தாரிகை நடக்கிறது. அதில் ''தத்வஜ்ஞானம்....சாஸ்த்ரஜக்யமாமளவில்...... துஸ்ஸாதமாகையாலும்'' என்பது மாமுனிகளின் ஸ்லூலக்தி. ஆசார்யர் கையில் வைத்துக்கொண்டிருக்கிற ஸ்ரீகோசத்தில் 'துஸ்ஸாத்யமாகையாலும்' என்று பதிப்புள்ளது. இ 1950-ல் ஸ்ரீரங்கம் ஸ்ரீவிலாஸமச்சுக்கூடத்தில் 'ஸ்ரீவான மாமஃமடத்தின் ஆதரவில் அச்சிடப்பட்டது' என்றுள்ள ஸ்ரீகோசம் ஆசாரியர் கையிலுள்ளது. சிஷ்யர்கள் கையிலும் இதே பதிப்புத்தானுள்ளது. ஒருவர் கையில் மட்டும் ஸ்ரீமத்வரவரமுகீக்த்ரக்ரக்த மாலேயென்கிற தெலுங்குலிபிப் பதிப்புள்ளது. ஆசாரியர் தம் கையிலுள்ள ஸ்ரீகோசத்தின்படி 'துஸ்ஸாத்ய மாகையாலும்' என்று பலகால் வாசித்து அஸாத்யமாகையாலும் என்று பொருள் கூறுகின்ருர், தெலுங்கு பதிப்பைக் கொண்டிருக்கிற ஒரு கிஷ்பர் மட்டும் விபாகர ணப்ரவேச முள்ளவராகையாலும் தாம் கொண்டிருக்கிற ஸ்ரீகோசத்தில் துஸ்ஸாத மென் இற பாடம் கண்டவராகையாலும் ஆசாரியரை கோக்கி 'இந்த ஸ்ரீகோசத்தில் இப்படி பாட முள்ளது' என்ருர்: இஹேயி அக்யமிக்த்ரம் கிரிஷ்யாமி காரருடைய பதிப்போ! என்று ஏசிக் கொண்டே 'ஸாக்யம் அஸாக்யம் அஸ்ஸாக்யம்' என்றிப்படி பதங்களுண்டே யல்லது 'ணாதம் அஸாதம் துஸ்ஸாதம் என்கிற பதங்கள் எங்குமே கேட்டதில்லே' பென்கிருர் ஆசார்யர். அந்த சிஷ்யர் விபாகரணம் வாசித்தவராகையாலே 'ஸ்வாயிர்! இது மணவாள மாமுனிகளின் புரீஸூக் தியென்று திருவுள்ளம் பற்ற**ே ணும்; வியாகரணத்தில்\*ஈஷத் துஸ் ஸ**ுஷு க்ருச்ச்ராக்ருச்ச் ரார்க்கேஷு கல்\* என்று ஸூத்ரபிருக்கிறது; கவனிக்கவேணும்' என்றுர். ஆசார்பர்க்குக் கண்கள் சிவந்துவிட்டன. சிஷ்யர் கையிவிருந்து புஸ்தகத்தை வாங்கி வீசியெறிகிருர்! நீஅத கப்ரஸங்கு; என்னிடம் காலக்ஷேபம் கேட்கத் தகாதுனக்கு என்று உறுமுகிருர். சிஷ்யர் பொறுமைசாலி. ஸ் வாமிர்,! துஸ்ஸாத்பமென்பதற்கு எப்படி விக்ரஹம்? என்கிருர் திருமாளிகையில் பரம்பரயா ணாளக்ராமாராதனமேயொழிய விக்ரஹாராதன மென்பது ஒருநாளும் கிடையாது காண் ' என்கிருராசாரியர். \* அரளிகேஷு கவித்வகிவேதாம் சிரளி மாவிக மாலிக மாலிக\* என்று சொல்லிக்கொண்டே. போபினர் கிஷ்யர். மாமுனிகளின் விபாக்கியானங்கள்

தமிழ்தானேயென்று நினத்து அந்த ஸ்ரீஸூக்திகளின் மாதுர்ய காம்பீர்யங்களறியாதே அவற்றைப்படுத்துகிற பாடு என்னேனபது! இதுள்ளுரீர்க் கண்ணபுரமென்கிறவிடத்துப் பெரியவாச் சான்பிள்ளே (ஓ) படுகொல் படுகொல் படுகொல்! என்கிருர். ஸ்ரீஸூக்தி சித்ரவதந்தான்.

- 20. இங்ஙனே எத்தனே விஷயங்கள் அடியேனெடுத்துக்காட்டினுலும் அத்தனேயும் விலக்ஷணஐகதுபகாரமேயாகும். இவ்வுபகாரத்தை ஓயாது செய்துகொண்டுதானிருக்கிறேன் மருமமறிவாரில்ஃயே பென்கிற துக்கம் அபரிஹார்யம். ஏதோ சிலர்க்குக் குறைகூறவெண்ணி இதெல்லாமேழுதுகிறேனென்று ரினப்பவர்களும் ரிந்திப்பவர்களுமுளரேயல்லது, இவற்றுல் எத்தனேயபூர்வ விஷயங்களேயறியப் பெறுகிரேமேன்று அகங்குழைவாரில்ஃயே!
- 21. இனி ஆசார்யஹ்ருதய விஷயம் கேண்மின்.\*ந பூதோ! ந பவிஷ்யதி]என்கிற ஆபாணகம் ஆசார்பஹ்ருதயக்ரந்தமொன்றுக்கே ஏற்கும். ஈச்வரஸ்ருஷ்டியில் இப்படியொரு ஸ்ருஷ்டி. \*நாவலம் பெரிய தீவினில் வாழும் நங்கைமீர்களிதோரற்புதம் கேளிர்\*என்னத்தகுமத்தனே. உப தேசரத்தினமாலேயில் ஸ்ரீவசனபூஷணத்தைபபற்றி ஏழு பாசுரங்களருளிச்செய்த மணவாள மாமுனிகள் ஆசார்பஹ்ருதயத்தைப்பற்றி ஏன் ஒரு பாசுரங்கூட அருளிச்செய்யவில்லே ? என்று அடியேனப்பலர் கேட்பதுண்டு, அருளிச்செய்யவில்லே யென்பது வாஸ்தவம். என்ன காரணஞ் சொல்லுவது. ஒரு ரளிகர்க்குச் சொன்னேன். திருநெடுக்தாண்டகத்தில் பரகாலநாயதியின் இருக்தாயார் கட்டுவிச்சியை யழைத்து, ''என் மகள்' பட்டுடுக்கும் அயர்த்திரங்கும் பாவை பேணுள்…மடமானே இது செய்தார்தம்மை மெய்யே கட்டுவிச்சி ! சொல்'' என்முனாம். அதற்கு அவள் என்ன சொன்னுள் ? கடல்வண்ணரிது செய்தார் என்ருளாம். மங்கையாழ்வார் தாமே திருமடலில் கட்டுவிச்சிவாக்காலே ஒரு பார ராமாபணம் சொல்லு வித்தார். சகூரார்வேற்கண்ணிருமக்கறியக் கூறுகேணே என்று தொடங்கி ஒரு பாரதம் பேசி யிருக்கிருள் கட்டுவிச்சி. அவளே இங்குவந்தவாறே\*கடல் வண்ணரிது செய்தார்\* என்று பரிச்சேதிக்கவொண்ணுத வஸ்துவை நானே பரிச்சேதித்துச் சொல்ல கையொழிக்காள். வல்லேன்? என்றுளென்பதுதான் இங்கு ஸாரமானபொருள்.
- 23. \*அப்ரமேயோ மஹோததி:\* என்னரின்ற ஆசார்யஹ்ருதய திவ்யக்ரந்தத்தைப்பற்றி என்ன பேசுவதென்று தோன்ருமே கட்டுவிச்சி சொன்னுப்போலவும் சொல்லாமே திகைத்து கின்ருர் மாமுனிகள் என்றேன். ஸத்யம் ஸத்யமென்ருர் கோயில் கோவிந்தாசார்யஸ்வாயி சிற்க. இருநூற்றமுப்பத்துநான்கு சூர்ணேகள் கொண்ட து இவ்வாசார்ய ஹ்ருதய திவ்யக்ரந்தம். ஒவ்வொரு குர்ணேயும் அருளிச்செயல்மயம், இதிஹாஸ புராணுத்புகேக ஸூக்கிமயம். இங்ஙு னல்லாத சூர்ணிகை இரண்டு மூள்று, நாலேந்து தேறக்கூடும். இருநூற்று மூப்பது சூர்ணேகள் ப்ரமாணமயம் என்பதில் ஸஃதேஹமில்லே. ''விவேக பலம் வீடுபற்று. தயாஜ்யோபாதேயங் கள் ஸுக துக்கங்கள்" என்ருற்போன்ற சிறிய சூர்ணேகள் ஏழெட்டுத்தானிருக்கும். ஸைகொகுல சராசரம் செய்யுங்குணமொன்றின்றியே அற்புகமென்னக் கண்டோம்.'' 'இட இலேன் **நோன்பறிவிலே**ன் திற்பன் கீழ்நாள் களென்கையாலே ஸாதனத்ரய பூர்வாப்யாஸ் ஜமல்ல'' என்றிப்படிப்பட்ட சூர்ணேகள் சிறியனவுமல்ல. பெரிபனவுமல்ல. ஆனுலும் இவற்றில் எத் தனே ப்ரமாணங்களேச் சேர்த்திருக்கிருர்! முகல் தர்ணேயையேகொள்வோம். (காருணிகளுன வித்யாதி. ) இதில்பதினுறு சந்தைகள்தொகுக்கப்பட்டுள்ளன. அவை நான்கு ஆயிரத்திலிருந்தும் கொள்ளப்பட்டவை. இதில் ஸம்ஸ்க்ருதப்ரமாணமும் கலந்துள்ளது. ப்ரவசனம் செய்பவர் சூர்ணிகையை ஸேவித்தவுடனே மூலத்தின்மேல் பொருளே விவரித்தா சு வேண்டுமே. பிர்மூல காலக்ஷேபமென்னப் பெர்றவர்கள் என்ன செய்யமுடியும் ? வியாக்கியானம் ஸேவிக்கும் போது புத்தகத்தைக் கொள்வது ஒக்கும் மூலத்தின் போருளேயும் கருத்தையும் ச்ரோதாக்கள்

நேஞ்சில் பதிய வைக்கவேணுமே. நாலாயிரம் பாசுரங்களேயும் கைகொள்கனியாகக் கொண்டவர்களுக்கன்ரே இது ஸாத்யம். அதற்கு இன்னெரு பிறவி பிறந்தாக வேணுமே. ஐந்தாவது சூர்ணேயில் சுமறந்தேன றியகிலாதேயென்று தொடங்கி அர்த்த பஞ்சகத்தின் ஞானத் திற்கு ஐந்து சந்தைகளும் அதன் அற்ஞானத்திற்கு ஐந்து சந்தைகளுமேடுக்கிருர். ஆகப் பத்து சந்தைகள். இவற்றில் நான்கு ஆயிரமும் கலந்திருக்கின்றது. புத்தகம் பாராமல் கிடுகிடுவேன்று சொல்லக்கூடிய சக்தியற்றவர்கள் என்ன பண்ணமுடியும். அவரவர்கள் நேரில் வேவித்தறிவது.

- 2.ி. " ம்லேச்சனும் பக்தனுல்—அதற்கு மூலம்—அதற்கு ஹேது—ஐக்மாக்துஸ்ஹஸ்ர **ு**பெரும் பாழில் க்ஷேத்ரஜ்ஞன் பெருஞ்செய்-இவர்கள் தேடி-ரிற்க–இரானெனில்–அழுந்தொழும் —ஸக் வெறிவிலக்கி — `` இத்பாதி சூர்ணேகள் நூற்றுக்கு மேற்பட்டவை — நூற்றைப்பதுக் கும் மேற்பட்டவை. ச்ரோதாக்களின் முகத்தை நோக்காமல் புத்தகத்தையே இமைகொட்டா மல் பார்த்துக்கொண்டு பங்க்தியை ஸேவித்துத்தான் முடிக்கத்தக்கதாம். **யார்க்கு? அருளி**ச் செயல்களே வாசோவிதேயமாகக்கொள்ளும் பாக்கிய மற்றவர்களுக்கு. ஆசார்யஹ்ருதயத்தில் பரீகைஷ் இரண்டுவிதம்; ஒரு சூர்ணேயைச் சொல்லி 'இதில் கையாளப்பட்டிருக்கின்ற சர்தை களே வரிசையாக இந்தக் காதிதத்தில் எழுதிக்கொடும்' என்று கோருவது ஒரு பரீசைடி. ஒரு அருளிச்செயல் சந்தையைச் சொல்லி 'இது எந்த சூர்ணயில் கையாளப்பட்டிருக்கிறது?'என்று கேட்பது மற்டுரு பர்கைஷ். இவை யிரண்டில் ஒரு பரீகைஷ்யாவது கொடுக்க வல்லாருள ரேல் அவரெங்கள் குலதெய்வமே. அவருடைய திருமாளிகை வாசகில் சேவகனுயிருந்து ஆயுச் சேஷத்தைக் சழிப்பேன். ஒருவரிடம் வந்து பரீசைஷ் கொடுக்கவேண்டா: 'இங்ஙனே ப் கை பிகாடுக்கைக்கீடான பாக்கியம் நமக்குண்டு' என்று அந்தரங்களாக்கிகமாக எண்ணி னுலும் போதும்\*மாற்ருதே பால் சொரியும் \* என்றவிடத்தில் [மாற்ருதே–அறிவிலிகளான ச்ரோதாக்களே ஏமாற்ருதே பாச்போன்ற சிரிப பொருள்களேச் சொரியும் காமதேனுக்களான ஆசாரியர்கள் என்றும் உபக்பளிக்கப்படுவதுண்டு.
- ் 4. இவை யெழு துமளவில் என் சிந்தைதன் னுள் நீங்காதிருக்கும் சிங்கப்பெருமாள் ஸ்வாயி யின் அமுதமொழியொன்று ரினேவுக்கு வந்ததை விஜ்ஞாபித்து ரிற்கிறேன். திருவாய் மொழி ஆரும்பத்தின் ப்ரமேயத்தை ஸங்க்ரஹிக்கும் குர்ணேயில் (\*என்னேயும் யாவர்க்கும் சுரர்க்காய் இத்யாதியில்) " ஸர்வலோக பூதேப்ய; என்றவை கடலோசையும் கழுத்துக்கு மேலுமாகா மல்'' என்பதொரு ஸ்ரீஸு ூக்தி இதில் 'ஸர்வலேர்கபூதேப்ய:' என்ற அமைப்பு அத்புகம் அத்புதம் அத்புதம். (ஸர்வலோக சரண்யாய) என்ற விபீஷண வாக்யத்திவிருந்தும் (அபயம், ஸர்வபூதேட்ய:) என்கிற பெருமாள் திருவாக்கிலிருந்தும் லோகபூத பதங்களே பெடுத்துக் இரண்டு வாக்கியங்களிலிருந்தும் ஸர்வபதத்தை பெடுத்துக் கொண்டும், (ஸர்வலோக பூதேப்ப:) என்றெரு விலக்ஷணஸூக்தி ஸ்ருஷ் டி யாகியிருக்கிற ஆ. ராஜமன்னுர் ஸன்னிதியில் ஸ்வாமிகளிருவர் ஆசார்யஹ்ருதயப்ரவசனம் பலகால் செய்தவர் களாம். அவ்விருவரிடத்திலும் ஒரு பெரியவர் சென்று "ஸர்வலோக பூதேப்ப:" என்கிற வசனத் திற்கு ஆகரம் தெரியவில் ஃபே, ஸாதிக்கவேனும் என்றுராம். ஆகரம் தெரியாதப்ரமாணவசனங் களில் இதையும் எழுதிவைத்திருக்கிறேன், நானும் விசாரித்துக்கொண்டுதானிருக்கிறேனென் ருராம் ஒருவர். மற்ருருவர் சொன்னுராம் — விசாரிப்பது எதற்காக ? வானிஷ்ட ராமாயணத் இல் நான் நன்ளுகப் பார்த்திருக்கிறேன்; ப்ரஹ்மவைவர்த்த புராணத்திலுமிருப்பதாக ஆய்யா ஸாதிக்கக் கேட்ட துண்டு— என்று. இவ்விருவரும் பலகால் ஆசார்பஹ்ருதயப்ரவசனம் செய்த வர்களாம். இதைச் சொல்லிச்சொல்லி வயிறு குலுங்கச் சிரிப்பர் கிங்கப்பெருமாள் ஸ்வாயி.

#### ழூராமா நுஜன் 214

பாஷாந்தர கலாசாவேகளில் சேர்ந்து ஆங்கிலம் பயின்று B.A. பட்டங்களும் M.A. பட்டங்களும் பெறுவதற்குச் சிலபல புத்தகங்களே வாசித்துப் பரிக்ஷ கொடுத்துத் தேறுகிருர்கள். அதன் பயனைகப் பெரும்பாலும் பலவகையான உத்யோகங்களில் அமர்ந்து பொருளீட்டுகின்றுர்கள். அந்தப் படிப்பு பொருளீட்டுவதற்கே (பெரும்பாலும்) ஆதலால் ஸாத்யம் கை புகுந்த வாறே ஸாதனத்தை விட்டுத்தொடுக்குமடைவிலே அவர்கள் படித்த ஆங்கிலபுத்தகங்களே. மறுபடியும் எடுத்துப் பாரிக்க வேண்டிய ஆவச்யகதை சிறிதுமில்லே. "முன்பு பரிக்ஷ கொடுத்திரே, இப்போது பரிக்ஷ கொடுப்பிரா?" என்று கேட் பாருமில்லே; கேட்டாலும் பரிக்ஷ கொடுக்கவேண்டிய அவசியமேயில்லே. ஸம்ஸ்க்ருதப்படிப்பு அப்படிப்பட்டதன்று; அறியாக்காலத்தில் வாசித்த சப்தமஞ்சரி, அழரம் முதற்கொண்டு எந்த புத்தகத்தில் எப்போது பாரி க்ஷிக்க வந்தாலும் பரிக்ஷ கொடுக்க ளித்தமாயிருக்கிறேனென்று சொல்லித் தீரவேண்டும். அல்பஜ்ஞனை அடியேனுடைய வார்த்தையன்றிது. வித்வத்விப்மைமாக எழுந்தருளி மிருந்த திருப்பதி புரிசை ஸ்வாமி ஸாதிக்கப் பலகால் கேட்டவார்த்தை. "வாசித்து முடித்து விட்டோம். வாசித்த புத்தகங்களே இனி ஏதுக்கு ஸ்மரிக்க வேண்டும்?" என்று ரினேப்பது பாஷாந்தர பண்டிதர்களுக்கேயொழிய ஸம்ஸ்க்ருத பண்டிதர்களுக்கு உற்றதன்று.

25. அடியேனுடைய திருக் தகப்பணுிடத்தில் மஹாபாஷ்யாந்த பண்டிதரென்று ஒரு பிரபல பண்டிதர் வந்திருந்தார். (முன்னம் சென்ற சுபக்ருத் வருஷத்துக் கரையிது.) அவ ரோடு நாலேக்து கிமிஷம் பேசினவாறே அவருடைய பாண்டித்ய ஸ்வருபத்தைத் கெரிக்து கொண்ட திருக்ககப்பளர் 'சப்தமஞ்ஜரியில் ஒரு ஸந்தேஹம்' என்று கேட்கத் தொடங்கினர். ்சுசி சப்தம், மருது சப்தம், கர்த்ரு சப்தம் .. இவற்றை சப்தமஞ்ஜரியில் நபும்ஸ எலிங்கமாகவே பெடுத்துக்காட்டியிருக்கிறதே, இவை பும்விங்க ஸ்த்ரீலிங்கங்களில் தடையாதோ? கர்த்தா கர்த்ரீ என்றும், ம்ரு து: ம்ருத்வீ என்றும் பிரபோகங்கள் காண்கிரேமே; நபும்ஸகலிங்கத்தில் மட்டுமே கர்த்ரு, கர்த்ருணி, கர்த்ருணி ..என்று காட்டியிருக்கிறதே: மற் றவை விட்டுப்போயிற்று என்ன ? அல்லது இதர லிங்கங்களில் பிரயோகிப்பது தவரு ?'' என்று கேட்டார். அதற்கு அவர் சொல்லுகிருர்— 'சப்தமஞ்ஐரி ஏழெட்டு வயதில் வாசித்தது; வாசித்த தாகக்கூட ஞாபகமில்மே. அதில் இப்போது கேட்டால் அடியேன் என்ன சொல்லுவது ? மஹாபாஷ்பத்தில் ஏதாவது கேட்டால் சொல்லுகிறேன்' என்முர். எழுந்தருள வேணுமென்று சொல்லியனுப்பிவிட்டார். இத்தகைய கேள்விகளே இக்காலத்துப் பிரபல பண்டி தர்களிடத்திலும் தாரானமாகக் கேட்கலாம். கேட்டவுடனே தூக்கியெறிந்தாற்போல் விடை கூறவல்ல மேதாவி வித்வான் கள் இல்லாமற்போகவில்லே. அன்னவர்களேத்தேடிப்பிடிக்கவேண்டும். '' ஸ ஹ ஷ்ரே ஷு சச்சித்" என்ருப்போல தேறுவர்களத்தனே. மற்றையோர்களுக்கு இந்த ப்ரஸ்தாவமே புரியாது. (ச்லோ) 25 பரேஷாம் முகேப்ப: ப்ரசஸ்திப்ரதீக்ஷா த்ருவம் பாமராளும் ப்ரலோபாப மைம்ஹோ யதாபூதவை துஷ்யஸம்பத் ஸம்ருத்தா: ஸ்வகீயோ சித்தேரு த்ருப்திம் லபேரர்,

'வித்பாபரிச்ரம் பரீ கூரா' என்னு:மிச் சி.ம. நாலே ஒரு பெரியவர் ஸன்னிதானத்தில் ஸமர்ப்பணம் பண்ணவேணுமென்று ரினத்துத் தகுந்த ஒரு பெரியாரை ஆராய்ந்து பார்க்கையில் ஸ்ரீ மத் பரமஹம் உஆண்டவனே எம்பெருமான் திருவுள்ளம்பற்றி கியமித்தபடி யால் அந்த ஸன்னிதானத்தில் ஸமர்ப்பணம் செய்கிறேன். முட்பத் தேழாண்டு அநுஸ்யூதமான அநுபவ பாச்யத்திலை ஸ்ரீ ஸ்வாமியின் பாண்டி த்யம் பரரமாணிகத்வம் விவேசன நைபுண்யம் மாத்ஸர்யலவலேச விவர்ஜிகத்வம் முதலிய எண்ணில் பல்குணங்களே கெஞ்சார் அநுபவித்தவடிவேன் க்ருதக்ருத்யுமைனேன்.

இதி. ஸ்ரீகாஞ்சீ. ப்ர. அண்ணுதாஸ :.

|                                        | PE       | ரு. பை,                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |     |
|----------------------------------------|----------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----|
| 75. திருப்பாவை ஜீயர்                   |          | 75                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>5</b> . | பை. |
| 76. திருப்பாவை ஸ்வாபகோ க               |          |                           | 115. ராமாநுஜ தயரபாத்ர சரித்ரம்<br>116. ஷெ வடமொழியும் ஆங்கிலமும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1          | 00  |
| ் தருவாயமொழியாயிரம் கிரிகை             | 25       |                           | 117. ராமாநுஜ் ஐயக்திமலர்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1          | 50  |
| ு அருமக்கராக்க லாரம்                   |          | 00                        | 118 வட்டுத்து நாதியலா                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1          | 00  |
| 79. திருவல்லிக்கேணி உடக்பாணமா          | ිතා 1    | 50                        | 1 1 8 வம்பவிழ்கோதை தத்துவம்<br>1 1 9 வர்ணமாலே                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1          | 00  |
| ov. គ្នាជាប្រព្យព្រម្មធំ និស្សាស្រ្តាល | 1        | 00                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0 "        | 75  |
| o ட திவயப்ரபுக்க ஸார்க்கிரட்டு         | Ċ        |                           | 120. வரதன் ஸன்னிதி வரலாறு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1          | 00  |
| 82. திவ்யைூரி சரிதகால நிர்ணயம்         | 0        |                           | 122 வாக்பஜ்குமலர்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1          | 00  |
| 83. துவரைப்பிரான் திருவருள்            | 0        |                           | 122. வாதிபீகர விஜயம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1          | 00  |
| 84. தேசிக ஹைஸ்ரநாம விமர்சனம்           | 1        |                           | 123. வால்மீகி ராமாயண வசனம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 8          | 00  |
| 85. தொழுகையும் தொழச்செய்கையு           | n        | 75                        | 124. விசிஷ்டாதவைத் தர்சனம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1          | 00  |
| 86. த்ரமிடோபகிஷத்ப்ரபாவஸர்வஸ்          | 105.2    | 00                        | 125. விசிஷ்டாத்வை த ஐர்வஸ்வம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1          | 00  |
| 87. த்வயார்த்தஸாரம்                    | 1        | 00                        | 126. வித்வத்வைதிக பூஷணம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1          | 00  |
| 88. நப்பின்னேயவதார ரஹஸ்யம்             | 1        | 00                        | 127. விதவாவபன விசாரம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0          | 75  |
| 89. நரஸிம்ஹாவதாரஹேது கிர்ணய            |          | 1000                      | 128. வேதபாஷ்ய விம்ர்சம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0          | 75  |
| 90. நல்வார்த்தை நானூறு                 | 0 d<br>2 |                           | 129. வேதாந்த தேசிக சரித்ரம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1          | 00  |
| 91. நற்போது போக்கு                     |          |                           | 130. வேதாக்தாசார்ய வைபவம் (ஸம்)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1          | 25  |
| 92. கித்யாநுஷ்டான பத்ததி               | 0        |                           | 131. வைசாகோத்வை உபக்யாமையாலே                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1          | 00  |
| 93. கித்பாநுஸக்தான உரை                 | 0        | The state of the state of | 132. வைதிக்கொகிகம்ஹந்பமண்டலி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2          | 00  |
| 94. நூற்றெட்டுத்திருப்பதியக்தாதி உ     | 5        | 00                        | 133. வைதிக வித்வதாபரணம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            | 00  |
| 95. படிவத்கீதை யறுபத்திரண்டு           |          |                           | 134. வைஷ்ணவ மஹாடிதி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            | 00  |
| 96. பணிச சாகாகிலயு (உபர்யாமை்)         | 1        | 0.0                       | 135. ஸத்புருஷஸமாராதனம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1          | 00  |
| 97. பள்ளிருதிங்களனுபவம்                |          | 75                        | 136, ஸத்மைப்ரதாய பரிதராணம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1          | 00  |
| 98. பவித்ரயாத்ரா பரமானக்தம்            | 2        | 00                        | 137. ஸத்மைப்ரதாய பாஸ்கரன்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1          | 00  |
| 99. பாதுகா ஸஹஸ்ராவதார விசாரம்          |          | 00                        | 138. ஸத்ஸம்ப்ரதாயார்த்த ஸாரகிதி<br>139. ஸதாசார்யஸூக்தி ரக்ஷா                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2          | 00  |
| 100. பாகுகாஹைஸ்ர வுரையாராய்ச்          | 1        | 00                        | 140 இது சார் படுக்கு ரக்கூர                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            | 00  |
| 101. பார்த்தரை சதியின் ப்ரபாவம்        | HU       | 75                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1          | 00  |
| 102. பூர்வரசார்ய வைபவம்                |          | 0.0                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0          | 75  |
|                                        | 1        | 50                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2          | 00  |
|                                        | 16       | 00                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1          | 00  |
| 104. ப்ரமேயரைர உரை முதலியன             | 1        | 50                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            | 25  |
| 105. மணவாளமாமுளிகள் கட்டியம்           | 0        | 76                        | 145. ஸ்ரோமாநுஜன் மாதப் பத்திரிகை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 170        | 0.0 |
| 106. மணவாளமாமுனிவாத்ஸல்ய               |          |                           | வருடச் சக்தா 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            | 00  |
| விவரணம்                                | 0        | 75                        | 146. வைதிக மகோஹரா வடமொழி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | 0.0 |
| 107. மணவாளமாமுனிகள் வைபவம்             | 0        | 75                        | மீ பத்ரிகை சந்தா 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            | 00  |
| 108. மதுரோபக்யாமைாலே                   | 0        | 75                        | 147. ஸ்ரோமாநுஐ பத்ரிக் (தெலுங்கு) 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            | 00  |
| 109. முழுக்ஷுப்படி ஸாரார்த்ததீபிகை     | 2        | 00                        | 148. ஸ்ரோமாநுஜன் பழைய எஞ்சிகை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |     |
| 110                                    |          |                           | களின் வால்யம் (பயிண்டு)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |     |
|                                        | 16       | 00                        | 149. P. B. A. நூல் தொகுதிகள் 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            | 7   |
| 111. யாத்திரை விளக்கு                  | 1        | 00                        | 150. வைதிக லௌகிக மஹகீய                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0          | 00  |
| 112. யுஷ்மத்ை 9க்தி னௌரபம்             | 0        | 75                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            | 00  |
| 113. ரத்னபரீச்ஷா (வடமொழி)              | 0        | 75                        | மண்டலி 2<br>மற்றுமுள்ள நூற்றுக்கணக்கான புத்த                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            | 00  |
| 114. ராமாதுஜ தயரபாத்ரதத்வம்            | 1        | 00                        | களுக்கு வேறு கியாடலாக் கான்க                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |     |
| בטיעק יש ים ים כ                       |          | 0.0                       | CONTRACTOR | •          |     |

மிக முக்கியமான அறிவிப்பு; — நமது ஸத்க்ரந்த ப்ரகாசன ஸபை புத்துயிர்பெற்று நாஃ ந்து மாதங்களாகின்றன வென்பதும் இச்சபையின் மூலமாக ஸ்ரீ வைஷ்ணவ ஸம்பிரதாய நூல்கள் பலவும் அச்சிடப்பட்டு வருகின்றனவென்பதும் உலகம் பரவியுள்ளது. ஆஸ்திகர்கள் பலரும் இச்சபையில் மெம்பராகச் சேரும்படி கோரப்படுகிருர்கள். இதற்குச் செலுத்தவேண்டிய வருடச்சந்தா ரு. 25 மட்டுமே. 213 நெ. கோவிந்தப்பநாய்க்கன் தெரு, ஜி. டி. மதராஸ் - இந்த விலாஸத்தில் விவரங்கள் தெரிந்துகொள்க. ... ... ()

நமது ஸ்ரீவைஷ்ணவ சம்பிரதாய நூல்கள் கிடைக்குமிடங்கள்:—

- (1) க்ரந்தமாலா ஆபீஸ், சின்ன காஞ்சீபுரம்.
- (2) M. A. KRISHNAMMAL, Advocate, 20, South Mada Street, Triplicane, Madras-5.
- (3) A. RAMANUJACHARI, B. A., A 230 E. Type, Pandara Road, New Delhi.-11.
- (4) S. R. SRINIVASAYYANGAR, 11/5, ஐஸ்ஹௌஸ் ரோட், திருவல்லிக்கேணி.



360. Sri. Vangeepuram Raghavack. Tya. MELECTE: (Mysore).

Edited and Published by P. B. Annangaracharya Swami for Madras Satgrantha Prakasana Sabha. Printed by T. A. P. Srinivasavaradan at Sri Venkateswara Press, Sannidhi Street, L. Kanchipuram.